

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

# **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Esta é uma cópia digital de um livro que foi preservado por gerações em prateleiras de bibliotecas até ser cuidadosamente digitalizado pelo Google, como parte de um projeto que visa disponibilizar livros do mundo todo na Internet.

O livro sobreviveu tempo suficiente para que os direitos autorais expirassem e ele se tornasse então parte do domínio público. Um livro de domínio público é aquele que nunca esteve sujeito a direitos autorais ou cujos direitos autorais expiraram. A condição de domínio público de um livro pode variar de país para país. Os livros de domínio público são as nossas portas de acesso ao passado e representam uma grande riqueza histórica, cultural e de conhecimentos, normalmente difíceis de serem descobertos.

As marcas, observações e outras notas nas margens do volume original aparecerão neste arquivo um reflexo da longa jornada pela qual o livro passou: do editor à biblioteca, e finalmente até você.

# Diretrizes de uso

O Google se orgulha de realizar parcerias com bibliotecas para digitalizar materiais de domínio público e torná-los amplamente acessíveis. Os livros de domínio público pertencem ao público, e nós meramente os preservamos. No entanto, esse trabalho é dispendioso; sendo assim, para continuar a oferecer este recurso, formulamos algumas etapas visando evitar o abuso por partes comerciais, incluindo o estabelecimento de restrições técnicas nas consultas automatizadas.

Pedimos que você:

• Faça somente uso não comercial dos arquivos.

A Pesquisa de Livros do Google foi projetada para o uso individual, e nós solicitamos que você use estes arquivos para fins pessoais e não comerciais.

• Evite consultas automatizadas.

Não envie consultas automatizadas de qualquer espécie ao sistema do Google. Se você estiver realizando pesquisas sobre tradução automática, reconhecimento ótico de caracteres ou outras áreas para as quais o acesso a uma grande quantidade de texto for útil, entre em contato conosco. Incentivamos o uso de materiais de domínio público para esses fins e talvez possamos ajudar.

• Mantenha a atribuição.

A "marca dágua" que você vê em cada um dos arquivos é essencial para informar as pessoas sobre este projeto e ajudá-las a encontrar outros materiais através da Pesquisa de Livros do Google. Não a remova.

• Mantenha os padrões legais.

Independentemente do que você usar, tenha em mente que é responsável por garantir que o que está fazendo esteja dentro da lei. Não presuma que, só porque acreditamos que um livro é de domínio público para os usuários dos Estados Unidos, a obra será de domínio público para usuários de outros países. A condição dos direitos autorais de um livro varia de país para país, e nós não podemos oferecer orientação sobre a permissão ou não de determinado uso de um livro em específico. Lembramos que o fato de o livro aparecer na Pesquisa de Livros do Google não significa que ele pode ser usado de qualquer maneira em qualquer lugar do mundo. As conseqüências pela violação de direitos autorais podem ser graves.

# Sobre a Pesquisa de Livros do Google

A missão do Google é organizar as informações de todo o mundo e torná-las úteis e acessíveis. A Pesquisa de Livros do Google ajuda os leitores a descobrir livros do mundo todo ao mesmo tempo em que ajuda os autores e editores a alcançar novos públicos. Você pode pesquisar o texto integral deste livro na web, em http://books.google.com/

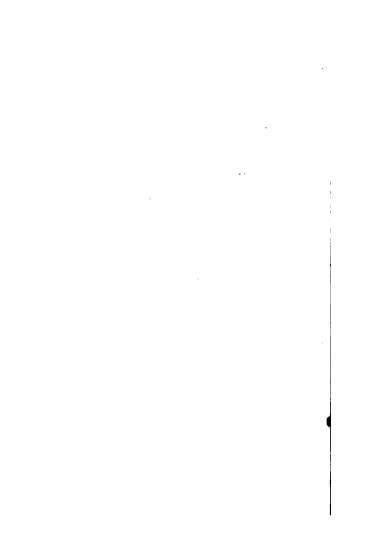


2222 RRR Dun Harvard College Library In Memory of Aleixo de Queiroz Ribeiro de Sotomayor d'Almeida e Vasconcellos Count of Santa Eulalia The Gift of John B. Stetson Junior of the Class of 1906 ----

. . . • . . 

.

. . •



# A VERDADE,

ou

PENSAMENTOS FILOSOFICOS

SOBRE OS OBJECCO MAIS IMPORTANTES

A' Reeligião, e ao Estado, Por Boze Regostinho de ORacion



0







# **PERNAMBUCO:**

NA TYPOGRAPHIA DE SANTOS & C.

1837.

Port 6074.1.67 Phil 720.20

ł

REFEABLINEL Y BOINT OF SAME AULALIA COLLECTION GIFT OF JOINT B. STETSON, JA 25 Sept., 1922

# A VERDADE,



SOBRE OS OBJECTOS MAIS IMPORTANTES

Á RELIGIÃO, E AO ESTADO.

§. I.

Qual seja a primeira indagaçam de hum Filosofo.

UEM deseja merecer o nome de verdadeiro Filosofo, busque, primeiro que tudo, conhecer-se a si mesmo; interrogue, inquira aquelle interno, e cloquentissimo lume, que lhe descobre aquella superioridade, que o homem tem sobre qualquer outro ser, que não possue aquelle lume: procure conhecer aquelle Ente necessariamente superior a tudo, seu author, e de todos os

outros seres, que elle vê existir fora de si. Para dar huma justa idéa do homem, não póde ser adequado o juizo de hum meditabundo Anatomico; que descreva os solidos, os fluidos, os vasos, as ramificações prodigiosas, que o compõe em quanto se considera material, e animal; não basta o juizo de hum Mecanico, que descreva a maraviplosa successão de movimento, de circulacão. de separação, que se observão a cada instante nesta máquina, para fazer conhecer a grandeza do ser humano; porque, depois de tão admiraveis indagações, ainda permaneceria occulta a mais preciosa, e a mais importante parte de hum ser tão prodigioso, como he o homem. O conhecimento de si mesmo consiste em descobrir aquelles differentes, e occultos movimentos, que nos conduzem como creaturas racionaes a tantas accões moraes, ou boas, ou más; em descobrir igualmente a origem das paixões, das virtudes, e dos vicios. conhecimento de si mesmo consiste em dis-

tinguir a primeira causa, de quem trazemos a origem, em investigar as relações, em aprender os deveres, que com ella nos ligão, em assignalar os limites, em que se circunscreve a vida, o exito, e solução da mesma vida; em penetrar a indole, e a tendencia do Espirito ; em interrogar os dictames daquella luz interior. que nos falla. e que nos guia. O conhecimente de si mesmo consiste em descobrir as relações. que temos com os nossos semelhantes, e os reciprocos officios, com os quaes a elles nos ligamos ; vinculos, e relações, que só pódem formar as delicias da sociedade civil, e cuia fiel correspondencia nos constitue em estado de unir nossa felicidade com a felicidade pública, o nosso bem com o bem público, e de nos tornarmos uteis a nós, e a todo o genero humano, de quem somos membros, e irmãos.

Esta sciencia nos póde tornar muito mais sabios, do que poderiamos ser com o estudo de todas as outras sciencias. De que servi-

ria, ou aproveitaria girar com o pensamento errante pelos espaços das esféras celestes : medir a distancia, e o movimento dos Astros; calcular as leis da gravitação dos corpos, ou as da geração dos insectos, ou penetrar nas entranhas da terra para explorar os segredos de seus fósseis, e metaes, ou correr pelos ares a considerar os meteóros; se permanecemos envoltos na vergonhosa ignorancia de nós mesmos? Homem, eis-aqui huma necessaria advertencia, que eu no periodo ultimo da minha existencia te faço, se tu desejas ser sabio: A nova ordem de sociedade, em que comecamos a existir, não te constitue em estado de quereres ser Filosofo antes de conheceres que es homem. Os Sabios da Grecia escrevêrão em letras de ouro na fachada do Templo de Delfos estas palavras - Conhece-te a ti mesmo. Isto basta. Lê, ó homem, a todos os momentos estas palavras, entranha-te em seu sentido, e com este estudo começa a ser sabio, já que Filosofo quer

6

,

dizer, desejoso, e amante da sapiencia.

§. H.

### O Ignorante avilta o homem, por que o nam sabe definir.

:

Muitos genios, para se mostrarem Filo- . sofos, em o seculo que expirou, com a mira de apagarem a idéa de Deos, que he por si mesma indelevel, procurárão degradar o homem, aviltallo, e confundillo com os animaes tão diversos da sua especie. Disserão que era huma pura quimera a liberdade, a espiritualidade, e a immortalidade da alma. Aos olhos destes orgulhosos o homem não he, mais que huma porção de materia organizada, a qual vive, sente, e pensa em virtude de sua mesma organiza ção. Entre o homem e o bruto, dizem estes Filosofos, não ha outra idéa, que os distinga mais, do que a do maior, ou menor Quando a organização se desinstincto.

concerta, e destroe, e cessa sua actividade, cessão então as operações do homem. Então deixa o homem de existir, e depois del\_ le não fica mais, que hum confuso resto de materia. Quem se não sente abrazar de indignação, e cólera escutando maximas tão extravagantes? Eis-aqui a nova Filosofia empenhada em fazer que o homem seja hum bruto, a despeito do íntimo sentimento, que a todos faz conhecer a propria immortalidade. Filosofos rivaes de Circe : sonhárão os Poetas que esta Fada, filha de Jove, mudára a Scylla em hum monstro marinho, e os companheiros de Ulysses em varias especies de animaes immundos. Antes de soffrermos esta methamorfose, observemos se naturalmente conste que a alma seja livre, seja espiritual, e seja immortal. Para chegarmos á demonstração mais facil desta verdade, não abusando da razão, examinemos como se haja definido o homem em estado natural. O homem nasceo para a sociedade, e não para os bosques, e

foi destinado a viver com os seus semelhan tes, não de qualquer maneira, mas em ordem, em tranquillidade, em commercio: todos o soccorrem em suas precisões, como elle tem tambem a indole, e a tendencia de soccorrer os outros.

Se a sociabilidade foi sempre hum caracter essessencial á humanidade. com razão se devem chamar deshumanos pensadores aquelles, que se fingírão o homem material, e só superior aos brutos pela capacidade, e sociavel por conveniencia, ou por convenção de encontrar hum repouso ideal! Imaginar homens selvagens, he suppor seres degenerados do natural instincto de homem, que vivem contra a sua destinação; homens, que são a ruina, e degradação da especie humana, mais que o simulacro vivente de sua infancia. Seneca, indignado contra os que loucamente filosofando sobre a natureza do homem o aviltavão para o definir, e o comparavão ao bruto: Tirai, lhes diz, a sociabilidade, vós destruireis ao

a idéa que temos da sapiencia, e santidade do Creador, nem se pódem combinar de modo algum com a idéa que temos da sua bondade. Que deverá pois dizer a Revelacão para satisfazer o humano entendimen-Eis-aqui como se explica: Se o hoto? mem he tão infeliz, he preciso dizer que ha algum delicto, que o torna culpado desde seu nascimento, e que haja viciado sua mesma origem, e pelo qual seja condemnado aos differentes generos de penas, e miserias, a que se chora sugeito. Sem isto não se conheceria a bondade do Creador. Não ha mais que o Dogma do peccado original. que nos subministre o meio de resolver tão grande difficuldade. A razão nos subministra luzes para presumirmos este dogma, e a revelação o desenvolve clarissimamente. Deos creou o homem recto, e em hum estado de natureza sublimada pela graça : a innocencia, justiça, e isenção de todos os males terião sido suas propriedades: este homem assim ennobrecido desobedeceo a

Deos pelo peccado, e n'hum instante se corrompeo a natureza. Fica envolto na ignorancia, fica assaltado da fraqueza, e enfermidade; teve nelle preponderancia a inclinação ao vicio, e foi estipendio de seu peccado a mesma morte, a que ficou irrevogavelmente sugeito. Desta arte a Fé instrue a razão, e amestrando o Filosofo, lhe ensina a resolver as difficuldades, que em vão com o proprio entendimento procuraria destruir.

#### §. III.

### Reclamaçam do natural<sup>11</sup> sentimento contra os que definem o homem pura máquina.

No homem ha huma alma espiritual. Desde que se conhece Mundo, a idéa mais natural á humanidade, por huma especie de instincto, he a idéa de distincção entre o espirito, e a materia; aos ofhos dos póvos

14

mais selvagens sempre appareceo claro, que tudo o que se move era animado de hum espirito, e que toda a operação espontanea era produzida por huma almá, ou genio. que se alvergava em cada corpo semovente. Nós conhecemos póvos polyteistas, que imaginárão que os elementos, os astros, os animaes, as plantas, e qualquer parte da Natureza, em que se descobria alguma especie de accão, erão outros tantos seres habitados d'espiritos superiores ao homem, a quem dirigião seus cultos. He tão antiga como o homem a idéa do espirito que se distingue da materia. Trata-se pois de examinar se no homem se conheca este ser espiritual? Digo, que a primeira prova, que basta para nos convencer, he o interior sentimento. Eu sinto, que existo, e em minha existencia me sinto diverso de outro qualquer ser, que exista fóra de mim. Ora eu não sinto, nem a existencia, nem a figura, nem a estructura, nem o jogo das fibras em meu cérebro, nem de outra qual

quer parte interior de meu corpo. Logo. cada huma de suas partes, e todas tomadas collectivamente, são outra cousa, que não sou eu. O mais ignorante dos homens sente-se a si, como eu me sinto a mim. Ha cincoenta annos que me sinto ser o mesmo individuo; que expirimento sensações, prazeres, dores; que penso, e que quero. Sinto pois, que sou huma substancia, isto he, hum ser, o qual recebe modificações diversas; e as perde sem deixar de existir. Ora este sentimento interior, individual, e permanente, não he hum accidente que em mim se produza de novo, he a minha mesma essencia, a essencia da minha alma. Não póde cessar, sem que eu seja anniquilado: eu não existiria se não sentisse que existo; mas este sentimento não he por certo a essencia da materia, aliàs toda a materia se sentiria a si mesma. A natureza do pensamento por si mesma repugna á natureza da materia. Torne-se esta materia. quanto quizerem, subtil, sempre será divi-

sivel: os materialistas convém nisto. O pensamento he hum acto simples, indivisivel, instantaneo, que se não póde nem medir, nem decompôr. Pensar, julgar, querer, desejar, escolher, não são outros tantos actos susceptiveis de extensão, de duração, de partes; mas são actos simples, que não pódem nascer de hum principio divisivel, qual he a materia.

Ha quem chegue a confundir o pensamento com o movimento: não se póde imaginar parallelo mais extravagante. Eu quero admittir, que qualquer pensamento em minha alma não se forme, se não pelo movímento das fibras do cérebro; mas este movimento não he a causa, nem o sujeito, nem o mesmo pensamento : entre huma, e outra cousa não ha a mais pequena relação. Em quanto se não supposer em mim hum principio pensante distincto da materia, e capaz de perceber as mudanças, e os movimentos, não haverá aquella idéa, que se chama pensamento. Além disto o movi-

mento he susceptivel de divisão como a materia, póde medir-se, e he capaz de mais, e de menos, nós podemos calcular sua duracão. forca. e celeridade. O movimento divide-se. e communica-se, e o corpo que a imprime e perde á proporção que o dá Nada disto convém ao pensamento: não tem nem momentos, nem gráos; não se communica por modo algum se se não falla : o meu pensamento não póde ser o pensamento d'outro, não póde passar de meu cérebro a outro cérebro, he individual. identificado comigo mesmo. Dois espiritos não pódem concorrer a formar o mesmo pensamento, nem o pódem dividir entre sì.

Não he preciso estranho genio de intelligencia para comprehender, que o movimento não he espontaneo, e que, se não recebe o impulso, não tem effeito, e que se não he rechaçado de outra força não retrocede. Todos vem que o pensamento em sua extensão de reflectir he hum acto pura-

B

mente espontaneo. Julga-se, retracta-se, resolve-se, muda-se, reflecte, compára, deduz consequencias de dois juizos comparados, e combinados, e não ha forca alguma repulsiva, ou rechacante, de quem seja obrigado por organica razão. O movimento não se póde conhecer a si mesmo como o pensamento se conhece: pensar, e sentir que se pensa, he hum acto só, nem he possivel o perceber, sem sentir que se percebe. Não era por certo a Revelação, não era a Fé, mas a razão, quem fez comprehender a Platão que a alma do homem he hum ser simples, inalteravel, sem composição, sem partes, e que tem maior relação, e semelhanca com o espirito eterno, que com as cousas corporaes, e sensiveis. Eis suas mesmas expressões ino dialogo sobre a alma, tão bem exposto, e entendido pelo Judeo Moysés Mendelson, ou filho de Mendes :---Não nos admiremos que tudo quanto he corporeo, e sensivel seja sugeito a alterarse, e a destruir-se, e que jámais se conser-

ve em hum mesmo estado: as partes, de que he composto, se evaporão, se separão, e se dissipão continuamente; porém a alma he hum ente simples, indivisivel, inalteravel: pódem os sentidos alguma vez distrabilla, e tornarem-se para ella huma occasião de erro; mas póde entrar em si mesma, e applicar-se ao conhecimento do que he puro, eterno, e immortal. O homem que medita conhece facilmente que tem semelhança maior com a bondade inintelligivel, immudavel, e eterna, que com todas as outras couzas, que pódem obrar sobre nossos sentidos.--

Ora, se a Revelação nos ensina que o homem tem huma alma espiritual, indivisivel, indestructivel, e eterna, huma alma que se póde dar ao conhecimento de Desa, e que he feita á sua imagem ; poderá açaso a Revelação ser contraria á razão ? A razão nos prepara para a convicção íntima de tudo aquillo, que a Revelação nos ensina.

в •

#### §. IV. -

## O ser espiritual no homem foi sempre canhecido por todos os homens.

· A espiritualidade d'alma, assim como a existencia de Deos, he huma crença tão universal, e natural ao homem, que se póde dizer, que esta he a crenca de todo o genero humano. A tradição primitiva, o sentimento interior, a reflexão sobre nossas mesmas operações, são outros tantos motivos de convicção. Nenhum povo, nenhom ser pensante se persuadio que a materia podesse pensar, como nenhum imaginou que a materia por si mesma se podesse mover. Vanini, Diderot, Lock, Helvecio, não são excepções nem infinitessimas. Apesar dos sofismas de Epicuro, Lucrecio, Pomponacio, e Lametrie, a espiritualidade do ser pensante he para todos hum dogina tão geralmente impresso no dia de hoje, como o foi nos tempos primitivos do

Mundo; he huma verdade suggerida pela Natureza a todos os homens: a consciencia o diz, e ella constitue a differença entre o espirito, e a materia. Todos entendem por espirito hum ser que conhece que sente a sua existencia, que tem a conaciencia individual de si mesmo, que tem o poder de determinar, e de mover a materia.

Eu ponho á vista do Universo a conspicua demonstração do mais eloquente Filosofo, que existio, e existirá, Marco Tullio Cicero.— Não se póde aqui encontrar a origem da alma, he livre de toda a mistura, e composição, nada tem de commum com a terra, com a agoa, com o fogo, com o ar. Estes corpos não tem a actividade do espirito, da memoria, do pensamento. Estes não se pódem lembrar do passado, antever o futuro, conhecer o presente. Tado isto são attributos Divinos, e só Deos os póde communicar ao homem. He pois o espirito de huma força, e de huma natureza particular, distincta de todos es serea ł

sensiveis; isto que conhece, que sente, que quer. que vive, he Divino, e vindo do Ceo: e se assim he, então he eterno. Nós não podemos conceber o mesmo Deos, se não pela idéa de burna intelligencia, (Mens) sem nenhuma mistura, livre de toda a materia corruptivel, que conhece tudo, que move tudo, cuja accão he eterna. A alma humana he da mesma natureza, e da mesma especie. Perguntar-me-heis donde ella venha, e qual seja a sua essencia; mas se eu não comprehender tudo quanto quizer. obrigar-me-heis a não dizer aquillo, que eu comprehendo. O espirito não tem a vista intuitiva de si mesmo, he como hum olho que vê tudo, e não se vê a si mesmo, mas sente sua força, sua penetracão, sua memoria, sua actividade, sua accão. Eis-aqui o que elle tem de grande, de Divino, e de eterno. Assim como não vêdes a Deos, e o conheceis por meio de suas obras, assim tambem sem vêr a alma, vós podeis conhecer sua energia Divina, quan-

do attendeis para sua memoria, penetração, rapidez de suas idéas, e excellencias de suas faculdades. Devennos comprehender. se não formos físicos estupidos, que o espirito não he composto, nem misto, nem duplicado; mas simplice, e indivisivel: não póde ser nem separado, nem decomposto; logo, não póde acabar, nem cessar de existir .-- Até aqui o Filosofo Orador; e nenhum daquelles, que em todos os tempos se ousárão dizer materialistas, teria animo de condemnar Cicero como hum fanatico. Se este grande homem vivesse, saber-lhehia dizer, que sua energica definição do espirito humano, não era só doutrina sua privativa, mas a doutrina de todo o genero humano, e que a tinha aprendido de Socrates, conforme o testemunho de Xenofonte; e que não tinha feito, fallando da alma. mais do que copiar Platão. Filosofos, aprendei a respeitar o homem, que aviltais com vossas maximas, e costumes.

#### §. V.

#### Q homem he livre.

A liberdade do arbitrio, com que o homem he senhor de suas proprias accões, liherdade com que póde escolher entre o hem, e o mal moral, obedecer ao appetite, e á razão, he o mais nobre de seus privilegios, e o titulo, pelo qual mais se póde aproximar á Divindade, Hum bruto sugeito ao appetite. ou ao sentimento actual da necessidade, huma porção de materia organizada, e sempre levada da impulsão, que se lhe communica, sem que sobre ella possa reflectir, não são, por certo, seres creados á imagem, e semelhanca de Deos. Os que defendem a liberdade civil, se não conbecem a espiritualidade da alma, vão detruir no homem a liberdade natural, e não advertem que vão dar na mais monstruosa contradição. Querem fazer do homem hu. ma máquina, e eu lhes perguntaria, de que

póde servir a este homem ser livre em a sociedade, se elle não he livre em a natureza? Miseraveis! A si mesmos se illudem, e á natureza; provão a liberdade ao mesmo tempo que a negão. Resistem ao universal instincto da humanidade, argumentão a despeito do senso íntimo.

Vós vêdes, ó Filosofos, vós vêdes no homem actos espontaneos, actos voluntarios, e accões livres. Espontaneo he o que se faz no delirio, no sonno, e sem reflexão. Voluntario he o que se opéra com reflexão, com attenção, e com conhecimento, em virtude de huma inclinação, que a elle o conduz. Accan livre he aquella que se faz com attenção, e reflexão por escolha determinada por hum motivo, com hum verdadeiro poder fisico de resistir a este motivo, e de abraçar o contrario; o poder de resistirmos aos motivos que nos estimulão, ou de os seguirmos por escolha propria, he o que se chama liberdade de indifferença. Nos sentimos em nos mesmos

duas qualidades de movimentos, huns independentes de nossa vontade, como a pulsação do coração, a circulação do sangue ; e outros são sugeitos á nossa vontade, e nós sabemos mui bem distinguir os que são deliberados daquelles, que são reflectidos. Da especie dos primeiros será, por exemplo, no momento em que me escorrega de huma parte hum pé, eu estendo o braço da outra para formar algum equilibrio; eu faco este acto necessario, e indeliberado sem a minima reflexão. Mas quando eu estendo hum braco para levantar quem cahe, ou para ferir hum inimigo, eu me determino a isto por hum motivo reflexo, por hum movimento voluntario, e livre. O louco Fatalista não póde deixar de sentir, e comprehender dentro em si mesmo huma semelhante distincção. Ha em nós desejos, e volições, entre os quaes alguns são livres, e outros não : a fome, e a sede produzem desejos de alimento, e estes não são livres, porque nascem, ou provém da disposição

maquinal do homem : nós lhes podemos resistir pelo que pertence á qualidade do alimento, ou por algum motivo de virtuosa sobriedade, on podemos por motivos oppostos consentir nestes desejos; então os effeitos da vontade são livres, porque nascem de hum motivo reflexo. No primeiro caso a vontade, ou o deseio do alimento tem por causa fisica a disposição da máquina; no segundo a vontade efficaz de nos alimentarmos tem por causa moral o motivo que nos determinou. Ora, o effeito de huma causa moral não he necessario como he o effeito de huma causa fisica; logo, a alma he livre, e o senso intimo o testifica. Estes actos voluntarios, livres, e reflexos, são unicamente susceptiveis de moralidade, estes são os unicos actos que a consciencia ou approva, ou desapprova com o remorso.

Lock, com o lume da razão, conhece esta verdade tão impugnada pelo Fatalismo. Analysa, estabelece, e prova a liberdade.

Ħ

Esta, diz elle, consiste na potencia que temos de obrar, ou não obrar em consequencia da nossa escolha. Mas que causa nos determina, e nos faz escolher ? A satisfação presente, que encontramos naquillo mesmo que escolhemos; nesta escolha consiste a liberdade : logo, o homem he livre. Não quero que figue como esquecida a objecção, que se costuma extrahir da prática, Se fossemos livres, qual seria o homem que não mudasse de natural, quando se sente arrebatado por força de hum maligno humor a executar accões de sua natureza más, e detestaveis? Observão-se homens invariaveis na indole, nas inclinações, e nos habitos: quem sabe se a formação do eraneo não induza a necessidade de algumas accões? As novas idéas, e novos descobrimentos de Craneologia tem demonstrado que persistem no homem disposições naturaes que o inclinão irremediavelmente ou à rapina, ou à luxuria, ou à ferocidade. ou á vingança. Eu não sou o Juiz do tão

dir. ou observar? Como poderia a sociedade civil punir com seus castigos a necessidade como hum delicto ? Seria hum semelhante castigo injusto, e brutal. Quem não comprehende a indecencia, e o absurdo de tão funestos principios adoptados pelos novos Filosofantes depois dos escritos de Helvecio ? Se o homem, que querem livre na sociedade, não fosse livre em a Natureza nas valições de seu espirito, então as leis, as penas, a recompensa, o louvor, o vituperio, a gratidão, e o resentimento serião quimeras, porque taes affectos, e sentimentos não se pódem estabelecer, nem apojar se não sobre a liberdade humana. Nada se fundaria em razão: não haveria nem vicio, nem virtude, nem accão boa, ou má na ordem moral. Em tal caso o homem conduzido á maneira dos brutos com o instincto do appetite sensitivo, não seria responsavel à sociedade por suas accões, Eis-aqui o grande serviço que prestão á sociedade os grandes mestres do Filosofis-

mo.! Se hum ministre de Justiça me condemnasse a huma mulcta pecuniaria por algum delieto politico, ou me sentenceasse a alguma pena corporal, por algum crime en damno da sociedade, eu lhe poderia responder : Tu es louco, cruel, e injusto : a minha acção foi necessaria, nem eu prestei o meu consentimento para que se executasse. Castigarias acaso a náo, que te conduz ao naufragio, ou as ondas, que se entumecem na tempestade? Quem te disse que a minha acção se devia chamar hum delicto ? Assim deveria eu discorrer, se não fosse livre em operar.

Concluamos pois ; ou o homem he livre em operar, ou não he : se he livre, será justa a lei, e legitimo o poder da authoridadade ; terá lugar o louvor, o vituperio, a recompensa, o castigo, a virtude, o vicio, a felicidade, a miseria : se não he livre, então venceo o Materialista. O homem he huma máquina, não obra se não por necessidade, nem he verdade, que o louvor o

39.

DÉ.

anima., que o vituperio gavilta: não ha verdade. que o alentão di promessas. que o aterrão as ameaças, he injusta a lei, que o constrange, iniqua a autoridade, que o contém. Taes serião as consequencias de tão horrivel systema. Que homem ha, que as não conheca ridiculas, e monstruosas ? Quem não confessará, que o Materialista, e o Fatalista seria hum subvertedor se vivesse en huma sociedade de homens livres ? Com seus paradoxos eperva. ...e destros todos os principios da virtude, da energia, do heroismo. Supprime a idéa do delicte, torna inutil a lei, ridicula a autoridade. Só o delinquente póde encontrer utilidade em tão impio systema. Huma alma insecute, e virtuera numa poderá resunciar o merito de suas accões negando a propria. liberdade. Busque: o coração cri-Ininoso . socerar seus remorsos paliar suas iniquidades, suppondo huma quimerica fatalidade ; não me admiro : este expediente he muite commado para os scelera-

## VERØADE.

des. Digão os homens de sizo se he util á sociedade humana tão atroz Edosofia ?

6. VII.

O homem he livre, e deste principio se derivam os argumentos das verdades naturaes.

Ouvi, Filosófus: he evidente, que se o homem hão fosse livre, não haveria, nem bondade, nem maldade moral; nem justo, bem injusto, mem deveres; obrigações, e direités: daqui se colho quanto importe estabelecer solidamente: a realidade, não digo só do acto voluntario, mas, da liberdade, A vista disto, eis: squi conto en discorto: Se o homem he livre, este dogma da liberdade humana destrou: e aintanca pela rais o materialismo; e em tal caso, eisaqui tambem estabelegoida toda a cadêa das verdades conhecidas pela razão! Se o hoaven he livre; a stavalma he imm espirite,

a materia não he essencialmente capaz de espontancidade, e de liberdade. Se a alma he hum espirito, não póde deixar por sua mesma natureza de ser immortal. Huma alma espiritual, huma alma livre, huma alma immortal, não póde ser producção da materia, mas sim de huma substancia espiritual, e de huma substancia espiritual superior em poder, de actividade ao espirito humano; logo, não póde ter se não a Deds por author: logo não póde comecar à existir, se não pelo prodigio da creação. O homem nasceo livre ; logo, he hum agente moral capaz de vicio, e de virtude: tem pois necessidade de huma dei, que o dirija, de huma consciencia, que o guie, de huma Religião, que o anime, e que o console. Conhece em Deos hum principio eterno, de quem ce deriva, e com quem conserva relações. Conhece hum ser bom, sabio, potente, e justo... Sente o homem em ana existencia os effeitos de sua bondade. de seu poder : sente a idéa de sua justica. . C \*

e convence-se de que os effeitos desta são huma justa remuneração. Esta remuneracão lhe apresenta huma necessaria idéa de premio, e de pena proporcionados ás suas accões; premio, que compense a virtude; castigo, que vingue o delicto : mas, não vendo na Terra, nem recompensado o justo, nem punido o scelerado, sente deformidade em ver, que debaixo do Imperio de hum Ente, essencialmente justo, permane--ça o delicto sem pena, e a bondade, e virtade sem recompensa; então este homem argamenta, e couclue, que não deve, e não póde acabar na desordem a vida humana; que além do tempo, e além da duração da vida presente deve haver para seu espirito outra existencia depois da dissolução corpo--rea. Neste novo estado sentirá o homera -os effeitos da justica do seu Oreador, o -mai premiará a virtude, e panirá o vicio; e o premio, e a pena serão convenientes á grandeza daquelle Deos, donde 'tira a sun origem : e debaixe dos olhos de caja provi-

dencia vive, e de cuja justica sempre depende. Taes são as primeiras bases da Theologia Natural. Nascem estas verdades, da simples força da razão, e do raciocinio, No homem a unica, e privativa condição, da liberdade fórma a inevitavel consequencia de ser religioso; posso dizer, que liberdade, e Religião são duas idéas inseparaveis.

# 

0 Materialismo he prejudicial á Sociedade.

Estranho paradoxo i Não houve tempo em que mais delirassem os Filosofos para fazerem conhecer ao homem sua natural grandeza, como o seculo, que acabou, Empenhárão-se em o despertar do lethargo, em que o havião sepultado as antigas preoccupações. Empenhárão-se em o levantar do aviltamento, em que havia cahido pela prepotencia estranha. Este he o tempo, di-

zião os Filosofos, em que o homem deve rasgar aquelle negro, e carregado véo de ignorancia, que o tornava como esquecido de si mesmo." Atvorou-se o feliz estandarte. apôs o qual deve surgir da escravidão. Ha de' recuperar seus direitos, ha de triunfar de seu arbitrio. e ha de ser senhor de sua vontade. Eu não posso comprehender como á vista deste lisongeiro quadro possa subsistir o empenho, que os mesmos Filosofos tem mostrado em sustentar nestes ultimos tempos, que o homem he huma máquina, que obra unicamente por principios organicos; que não he mais, que pura materia; que não he livre em suas accões; em summa, para mostrar, que o homem he soberano, he preciso mostrar primeiro, que he hum bruto ! Tal he o paradoxo, e tal he a contradição, em que tem cahido a moder-na Filosofia t

Quantos damnos virião a Sociedade, sa fossem cridos os falsos dogmas destes Filosofos! Se fosse cousa demonstravel, que a

alma do homem he material. e que deve perecer juntamente com o corpo, seria cote o objecto mais triste; e mais capaz de aviltar a humanidade. O homen ten huma inclinação invencivel. que o induz a cretse livre, 'e immortal ; esta he armais poderosa mola, e a mais sábia reguladora de sua actividade ; esta he a origem inexhause ta de todas as virtades sociaes. O homena de bem interessa muito em sua vida futura para deixar de desejar sus eterna existencial e nunca poderá querer a sua anniquilação. Só o scelerado desejará extinguir, em seu ceração hum pressentimento, ique e inquieta, o que o fas tremer. Eu me fiario mui pouco nas accões, e nas palavas daquelle homen; que se persuadisse; que dentro em pouco cahiria no abvino do nada.: Será para mim bem pouco benefico em vendo, que en o não posso compensar': fácilmente será para mim nocivo, se conhecer. que me não posso vingar de suas affrontas. Hum materialista virtuoso sem esperança

hméfien sem motive hanesto, e moderado per natureza, " he para mim hum fenómeno incomprehensivel. Miseravel sociedade, se es teus membres fossem desta doinião ! Que remedio, que repáro opporião a huma perversa sorte? . Apenas huma cega desesperação, fernada em suicidios, unico meio de abbreviar a pena l . Se este maxima se wopagasie, seria o mesmo que propagar hum furor hipocondriaco, que dominaria em todos aquelles, que vivessem descontentes da propria sorte. Ó Apostolos da humanidade! O Encyclopediatas / Vossa doutrina he the funesta, e desgraçada, que o senero humano vos deve considerar como seus mais implacaveis inimigos ! Se quereis provar melhor que o homem he livre na saciedade, começai pelo livrar da necensidade da natareza, "e da injuriosa coacção do destino. De que vos serve decantar este homem soberano, e legislador; se depois o degradais, e reduzis á condição dos brutes? Que contradiçãe ! Vós o quereis

ternar faliz, e depois proturais despojallo daquelle caracter, que he a unico principio, e motivo de sua felicidade : Sois ingrates ao beneficio do Grendor, que quiz sublimas o homem á honra, e á grandeza, e vóa o quereis igualar á natureza dos brutos !

# **5. IX.**

O pensamento da immortalidade he o conforto da virtude : a Sociedade interessa que a immortalidade seia orida.

Homens, que mão quereis conhecer a Religião revelada, vós mesmos sentis a força consuladora deste dogma da immortalidade; escutai como se exprimia Cicero indignado contra os Filosofos, que o perturhavão nesta sua orença.— Se eu me engano, dizia o eloquentissimo Tullio, se eu me engano crendo, que a alma he i mmorta eu o faço com toda a minha vontade; em

#### VERDADB.V

quanto viver. não quero que me despojem deste erro; que me serve de toda a consolação !. Se hum morto não sente mais nada. como o affirmão estes mesquinhos Filoso-. fos, eu não temo, que estas senhores Filosofos venhão depois da morte insultar a minha credulidade.- Tanto se mostra, que huma inclinação natural faz que o homem ache consolação em hum semelhante dogma. Mas eu ouco huma objeccão dos materialistas. Dir-me-hão, que a idéa da immortalidade da alma he huma opinião, que nasce, ou procede do amor proprio. Alguns Legisladores sustentárão a immortalidade para enfrearem os máos, e obstarém as suas desordens. Os Sacerdotes a arreditárão para se tornar mais importantes, e estabelecerem sacrificios para a expiação dos delictos. Estas idéas, dizem os nossos Filosofos, inculcadas desde a infancia por huma sagaz educação, se arraigánão com a idade : o temor da morte as fez ainda mais poderosas, e violentas. Taes são es senti-

42 .

mentos do novo Filosofismo. Parece-me. que he facil a sua resposta. Se a erença daimmortalidade d'alma he produzida pelo amor proprio, quem poderia deixar de conhecer nesta mesma idéa o producto da natureza, e da mesma humauidade? Não! diz o Materialista, que o amor de si mesmo he quem induz o homem á virtude, e lhe faz abominar o vicio? E por ventura será para elle falso tal amor, e tal motivo? Se o amor da vædade he ham ramo do amor proprio, dirá acaso o Materialista, que a verdade he huma quiméra? Se o amor pro-> prio conduz o homem<sup>1</sup>á virtude, e o obriga a buscar a verdade, he preciso dizer, que se a crença da immortalidade d'alma nasce, do amor proprio, então esta crenca nuscerá da mesma natureza, d'onde masce a virtude, e d'onde aponta a verdade. Então, voz da natureza. lei da virtude: amor da verdade, e immortalidade d'alma, serão todas idéas inseparaveis, nascidas do mesmo : principio; d'onde se póde concluir, que

quem não crê a alma immortal, não sente a natureza, não ama a virtude, não conhece a verdade.

Mas se o amor proprio fosse o unico principio, d'onde nascesse a opinião da immortalidade de alma, poderiamos dizer, que este amor proprio he biforme, que mente segundo a opportunidade : nós vemes, que esta verdade consola o homem de bera, e afflige fortemente os scelerados ; os primeiros por amor proprio a sustentão, os segundos por amor proprio a destrosm. Logo, este amor proprio não será huma prova. nem para sustentar, nem para destruir esta immortalidade. Lembrão-nos. que todos os Legisladores, tem inculcado este doema da immortalidade , para pôr hum freio ás desordens dos máos ; que os Sacerdotes lhe derão valor para introduzir os sacrifi-Fosse qual fosse a intenção de huns. cios. e de ontros, sempre se dirá, que a Religião serve de apoio á legislação, e que a legislação, e , a Religião tem enfreiado os

máos, e que ambas de acordo tem servido de sustentaculos á sociedade. Ainda concedendo aos incredulos suas extravagancias, sempre podemos argumentar contra elles, e se lhes póde dizer, que com seus sofismas intentão rouõar á Sociedade aquelle bem, que em todo o tempo a Religião, e a legislação lhe procurárão. A Religião, e a legislação tem promovido o polimente, e a ventura do genero humano, e os Filosofos tem trabalhado pelo reduzir á barbaridade.

O issue intimo decide se seja, con mie seja conforme a rasio o dogma da immortalidade; se seja mais conducente para a tranquillidade uto sinimo, e mais util abs interesses da sociedade humana. Para duvillar deste dogma, he precise haver 'ensurdivido aos bratios da razio.

. • •

and a state

46

§. X.

O governo politico deve temer sua ruina, se prevalecerem as maximas do Materialismo.

Muito tem que temer a Sociedade civil daquelle Filosofo, que negar e immortalidade da alma! O mesmo Hebreo Portugnez Espinosa (em geral desacreditado por aquelles, que o não entendem), affirma que se deve desejar, e procurar que o povo cumpra seus deveres mais por effeito da Religião, do que por temor servil. Ora, tinda a idéa de huma futura existencia, está logo anniquilada toda a idéa de Religião. Bolimbrocke reflecte, que a doutrine das penas, e dos premios futuros he opportunissima para fazer observar as leis civis, e reprimir os vicios dos homens. Hume não quer de sorte alguma reconhecer por bons cidadãos, e por politicos aquelles. que pro-

#### VEBBALDB.

curão extirpar do geneño humano os principios de Religião. Destas maximas emanadas, não da doutrina dos Theologos, mas do lume filosofico daquelles Sabios, que e Mando tanto préza, eu posso deduzir, sem insulto de ningueno, huma elara consequencia," e vens a cer, que aquelles, que negão a immortalidade da alma, e-por consequencia negão a Deos, e escarnecem da Religião, nem são bons politicos, nem bons eidadãos; e que a Sociedade os deve considerar com desconfianca, e tellos em conta de nocivos, e contrarios aos seus interes. ses : porque privão o homem do major, e melhor estímulo, que póde ter para cumpriz sons deveres, despojando as leis civis de seu maior vigor, a despedaçando o fraio mais poderoso para reprimir os vicios. A que ficaria reduzida a Sociedade, se muito se propagassem os erros de semelhantes Filosofos? Ver-se-hia o vicio canonisado, as leis transgredidas, escarnecida a authoridade, e reputado huma quiméra o mesmo a-

#### YEDDADE.

nor da Patria : indear se hia a virtude hana prescenpação, a morte butu recurso, a esuada huma diveitoù a força huma razão; e em tal caso a Sociedade chumana ce veria transformada em hum hesque de séras. Oh Rilozofia estranha, e dananosa ( A verdade afrancou do caração de Raynal;esta pasmoan nomfissão : --- A idade de Filosofia amanncinta velhice, e a decrepitude dos Imperios, de onem dehalde se chama o alicerce. A Filamfia formon o ultimo seculo das bellas Repúblicas da Grecia, e de Roma. Athenas milo teve Filosofos, se não nas vesperas de seu exterminio. Cioero, e Lucrecio não eserevêrão da natureza dos Deoses, e do Sfundo, se não no estrepito das-guerna.civis, que abrirão o tumulo á liberdade.

 A. Constraints (20) Fig. 2000 process process 
 Decomposition (2000) Fig. 2000 process process Decomposition (2000) Fig. 2000 process process Decomposition (2000) Fig. 2000 process 

(Decomposition (2000) Fig. 2000 process Process Fig. 2000 process Process Fig. 2000 process 

## & XL.

## O dogma da immortalidade nam he huma invençam des Gatholicus.

Mão posso conter minha indignação à vinta da ignorante impudencia, com que se -calamaia o Catholicinnovcomo se tosse kuma seita singular, d'onde se derivasse como dpinito propria o dogna da anmortalidade l He preciso ser desprovido das primeiras nocões / da Historia do Mundo para ter o arrojo de formar huma semelhante objeceao! A idéa da immortalidade, e por consequencia de huma vida fatura, foi sempre a idéa de todos os povos nem exceptum hum so. A Idelatria, que he a mais funesta extravagancia do entendimento himano. des nova força a este dogma ; anda digo mails, este doguna foi a vertente, d'onde di--manou a Idolatria entre os póvos barbaros. Quem ignora, que a apotheose dos homens D

grandes, e o uso de lhes dar honras divinas depois da sua morte, são antiquissimos entre os póvos polytheistas ? Não terião estes supersticiosos costumes se se persuadissem, que depois da morte nada existia. Os Egypcios são considerados como primeiros authores da Idolatria. e assim mesmo acreditavão pão só a immortalidade da alma, mas a resurreição dos corpos. Esta crença introduzio naquelle paiz o costume de embalsamar os cadaveres. Esta crenca obrigou seus Monarchas a levantarem pyramides, dentro das quaes querião ser encerrados depois da sua morte. Antes dos Egypoios, os Indios. os Chins. os Celtas. os Gallos. os Bretões, e os Irlandezes, os mesmos Americanos, acreditavão este dogma; e estes póvos, por certo, nunca forão ao Egypto para o aprender. As honras fúnebres feitas aos mortos, o respeito aos sepulchros, forão entre todas as nações o testemanho da creaca de huma vida futura. Neste ponto a Religião foi sempre hum salvo conducto da

moral, e hum esteio firmissimo da Socieda-O homem cheio de hum respeitoso esde panto á vista do cadaver de seu semelhante. tinha horror, e aversão ao homicidio; criase que a alma do morto perseguia sempre o seu matador clamando contra elle vinganca, e nom se observarião semelhantes effeitos, se tivessem huma opinião contraria á immortalidade da alma. A mesma loucura de interrogar os mortos sobre futuros, e contingentes acontecimentos, foi huma superstição geral. O primeiro, que a vedou, foi Moysés; o povo Hebreo a tinha aprendido dos Cananeos. Homero, e Virgilio fallão desta prática como universal, e commum entre os Antigos. O abuso de hum dogma sempre suppõe a sua crenca. A mesma sonhada preexistencia, e transmigração das almas, he huma ingenua confissão, que os Filosofos fizerão de sua espiritualidade, e de sua immortal condição. Digo pois, que o dogma da immortalidade da alma, fora o dogma de todos os tempos, °D \*

# AERDADE.

52

e de todos os póvos, e que nascêra com o genero humano. Disto se vê, que só o odio da Religião tornou o Filosofismo contrario á Fé, e até aos dictames communs da mesma razão.

# §. XII.

# O Metafysico, que quizer discorrer de boa fé, conhece a espiritualidade, e a immortalidade da alma.

Se 'os împugnadores das mais sagradas verdades fossem tão felizes em discorrer, como o são em vilipendíar os que discorrem, não sentirião tanto trabalho em comprehender, como póde ser immortal o espirito humano. A espiritualidade já demonstrada, e a simplicidade da substancia deste Ser, que chamamos alma, concorrem inhito para nos convencer de sua immortalidade. Se o espirito he huma substăcia activa, distincta

da materia, não tem necessidade da materia para subsistir, nem para obrar; e por que não he composto de partes, não está sugeito á dissolução, á corrupção, e á morte. Quando a materia se decompõe, nenhuma de suas partes se anniquila, recebe sim novas combinações, e huma fórma differente. Se hum átomo de materia não póde naturalmente reduzir-se ao nada, com que fundamento julgaremos nós, que huma substancia simples, e distincta da materia, não possa nem subsistir, nem obrar sem a mesma materia, em quanto he demonstrado, e evidente, que a materia inerte, e passiva de sua natureza não póde ser o principio de acção alguma ? He verdade, que ao presente o espirito opéra em virtude das impressões recebidas pelos sentidos; mas, separado, ou segregado do corpo, não cessa de ser necessariamente activo, como não cessa de ser necessariamente inerte, e passivo aquelle corpo, que existe separado do espirito. Até agora mesmo eu provo, que

o meu espirito opéra sem o soccorro dos sentidos. Eu tenho o sentimento de minha individual existencia sem o soccorro de sensação alguma. Conheço, que sou capaz de reflectir sobre as minhas idéas. de as confrontar, e combinar, e até de produzir novas idéas sem o ministerio dos sentidos : logo, o meu espirito tem huma força activa, e sua dependencia a respeito dos sentidos não he huma cousa essencial ao mesmo espirito. Seria hum absurdo, que hum ser activo em virtude de sua mesma essencia, tivesse necessidade de hum instrumento passivo para exercitar sua actividade. Quando este corpo se dissolve, e destroe, não existe mais a sua dependencia com a alma; e a alma, que he activa por propria essencia, não deixa de o ser separada daquillo, que não póde ser necessario á sua essencia ; sôlta do corpo, goza plenamente daquella actividade, que lhe he natural. Suas idéas não são então excitadas pela percepção recebida pelos sentidos; mas,

considerando os objectos em si mesmos com o intuitivo conhecimento puro, por forca de sua natural intelligencia, formará pensamentos puros. Ora, estes pensamentos pódem ser. ou hum argumento de júbilo, ou de tristeza, de miseria, ou de felicidade. As penas, e os prazeres do espirito excedem as penas, e os praseres do corpo : a aluna separada do corpo he susceptivel por isto de castigo, e de recompensa : eisaqui as consequencias destas transcenden-. tes verdades em metafysica : a alma he espiritual; he livre nos actos de sua vontade ; he hum ser activo independente do corpo : he immortal. Se he immortal como hum ser activo por propria essencia, he capaz de prazer, e de pena. Estas verdades naturalmente se conhecem por aquelles, que não renunciárão ao sentimento da na-. turesa, e ao lume da razão....

> 1 A. A. 1 J. M.

lirio da razão escrava do Fanatismo. Nān se pode negar, que seja este hum erro gratissimo, de que o ímpio não quer ser despojado; o mesmo impio condemna aquella razão, que seu máo grado o convence, apresentando-lhe a existencia de Deos como huma verdade natural a que não póde resistir. Então vê, que se lhe equilibra a fantasia desordenada, e que se lhe tira dos sentidos por força aquelle jucundo prazer, que lhe parecia gozar vivendo vicioso sem ser Christão. Mas eu, para abater o Atheismo não recorrerei, porque não ha necessidade, áquelles tremendos golpes, que se admirão nas obras de Newton, de Muschembroecke, e de Niewentit, os quaes forão os primeiros, que derão com a razão provas convincentes de hum Ser soberanamente intelligente, de tal maneira; que só com as fadigas destes grandes homens se póde dizer: o Mundo não he Deos; o Mundo: he huma máquina material; Mas este elogio he excessivo. Fera conhecer a

existenci a de Deos não he preciso Newton. Nem a Fysica, nem a Metafysica, nem os cálculos de Algébra forão necessarios aos homens para conhecer huma verdade tão importante, e tão clara, Falla a Natureza; os Ceos, o Firmamento annuncião a gloria deste Deos, que existe. O homem adquire este conhecimento naturalmente pela simples consideração de si mesmo, e pela mais simples vista que lance sobre os objectos admiraveis, que o circundão. Por mui superior que seja aos sentidos esta persuasão; por muito contraria que seja á humana malicia, sempre foi universal, e firme em todo o homem, em todo o tempo, e em todos os lugares. O mesmo Sceptico Bayle chegou a dizer em seu Diccionario, que sem hum exaltado gráo de forca de alma maniaca, não se podia chegar a ser Atheo ; e eu me persuado, que Bayle disse a ver-Para este paradoxo he preciso hum dade. homem tão frenetico de liberdade, que não querendo superioridade alguma na terra,

passe, é impudencia de não querer quem commande, no Ceo: e se não póde fazer, que este, Deos não exista, ou não póde dizer quanto baste para provar esta inexistencia, ao menos se esforça pela desejar, ou dar a, entender que não devia existir 1 A tanto, se chega nestes tempos do Filosofismo para fazer, como dizem os fataes Encyclopedistas, para fazer hum grande serviço à kação!

# S. XIV.

# 9 Atheo instruido pelos Filosofos, e pelo Natureza se deve envergonhar de seu erro.

Se me, tocasse a sorte de instruir hum Atheo, não poderia, por certo, recorrer ao cap. 13 do Diving Livro da Sabedoria; por que quem nega a existencia de Deos, não póde dar credito ás vozes do mesmo Deos. A doutrina dos Filosofos dave ser para hum

- Atheo a anthoridade competente. Eu julgo Cicero não só o primeiro Orador da Antiguidade antes do Christlanismo, mas o priméiro, e o maior de todos os Filosofos : (queira Deos, que eu antes da minha morte possa dar, em hum livio que componito, que he huma analyse universal das obras deste grande homein, demonstrada esta verdade!) Seja pois Cicero o que instrua Mirabeau, on Diderot. No Livro 2.º da Natureza Divina num. 37. diz assim este prodigio da especie humana : - Se houvesse homens nascidos, e educados debaixo da terra, os quaes tivessem habitado 'aquelles illustres, e magnificos edificios ornados de embiemas, de pinturas, e de toda aquella magnificencia, com que se sonhão bemaventuradas as sombras dos mortos, que sem sahirem à superficie da terra lhes tivesse chegado a fama da existencia de hum Numen. se estes homens, abrindo-se aquelles tenebrosos claustros, sahissem a pizar a superficie deste globo, certo he, que vendo en-

teanse desta movimento tão essencial an Mundo corporeo ? Tem, por ventura, a inateria, por sua favoldade essencial, a propriséade de se mover ? Não, certamente : porque se o movimento fosse propriedade essencial da materia, esta materia por si mesma não poderia existir sem movimenvo; nem nos a poderiamos conceber inerte. Nos combecemos os corpos indifferences ao movimento, e so repouso. Se algum 'corpo se move conhecenos sempre neces-"sario algum impulso exterior, que o determina ; este infifiliso exterior, que determina a materia ao movimento, "hão póde ser o primeiro, e original principio de seu movimento, sé se não deriva de huma causa superior à mésma materia, isto he, de ham principio extrinseco, e immaterial, author. arbitro, e regeder de seus movimentos, "e 'das suas combinações. Pingir o acaso como "principio" daquelle prodigioso' movimento, que communica a ordem, e a fecundidade à "Natureza, fié o mesmo que delirar. Que

- 64

cousa he este acaso? Eu desafio toda a Sei2 ta, encyclopedista a me dar huma adequada definicão desta idéa. He buma palavra vazia de sentido. A materia contamente se move, nós o vemos. O movimento não he propriedade essencial da materia, a qual de sua natureza he inerte ; logo, ha huma causa, que commonica o movimento: esta causa não póde ser materia, não póde ser corpo; porque nenhum ser inerte póde communicar mevimento, nem póde dar o que não pessue; logo, o principio do movimento deve, ser incorporeo, e immatorial. Mas este principio incorporeo immatepial, que causa o movimento da materia, não póde ser o acaso cego, porque do cego sseaso não se póde deduzir a ordem, -e a perfeição : ordem, e perfeição, que admiramos nos innumeraveis córpos, de que he composta à grande máquina de Mundo: Estes córpos, que se movem, guardão esa geus movimentos huma direcção admiravel. s constante. O astronomo, o naturalista se

espanta quando observa estas leis, e contempla estes periodos admiraveis, nos quaes opéra, e se propaga a Natureza. Logo, a causa do movimento não he effeito: do acaso mas nasce de huma livre determinaçãos que sustém o Universo. Qual será pois o Serlivre, author, e moderrdor da materia ? Qual será a causa da perfeição da grande máquina do Mundo? Certamente deve ser superior á ordem, á belleza, á actividade, a perfeição de todos os outros Seres. Se delle, como de primeira causa, se de. rivão as propriedades, de que vão compostos os Seres existentes, els o Atheo neste ponto obrigado a confessar a existencia. de Deos. Volva, e revolva, quanto quizer\_ suas idéas, não poderá fugir de assignalar a primeira causa do movimento ; e assignalando esta primeira causa, não póde conceber : em sua alma mais que a idéa de hum Ser perfeitissimo, que dá vida aos outros Seres: que nada tem de commun com o-Mundo; que he superior, e arbitro das

consas do Mando: Ser incorporeo, eterno, necessario, potentissimo, sapientissimo; e que sendo causa de tudo, não póde ser na sua existencia effeito de nenhuma outra causa. Não poderá o Atheo deinar de con\_ ceder-me, que estas idéas, derivadas da reflexão sobre a Natureza, são conformes, e concordão com o dogma catholico apo iado até na razão, que nos diz, que da belleza admiravel das creaturas se tira o argumeato da grandeza do Creador.

O Ente pensador na terra, ainda que ecreado de prodigios, que a huma voz, e em toda a parte lhe dão o glorioso testemunho de hum Deos Creador, com tudo, pela assiduidade quotidiana, com que se familiarisa com as maravilhas da Natureza, e pelo costame de ver sempre as mesmaa cousas, empregando sem reflexão os sentidos, de tal maneira permantece obstupefacto, que de ordinario se torna incapaz de admiração, e indolente até ao ponto de deixar de<sub>1</sub>, indagar a causa, e a preciosidade dar E \*

quellas mesmas cousas, que lhe caltern debaixo do exame dos proprios olhos. Tal era a nrofunda reflexão de Ciceros. Mas, sereste Atheo, empenhado das proprias paixões a negar à existencia de Deos, reclamasse huma vez só a prostituida razão, e a obrigasse a lancar a vista para tantos portentos, que para sua vantagem, e prazer a cada instante opéra, e produz a Natureza, por certo se veria- obrigado a admirar. e a lembrar-se de huma causa de todos aquelles acontecimentos, que não póde deixar de ver em torno de si. E por ventura poderá considerar todos estes prodigios como effeitos de huma casual combinação ? Em tal caso será elle obrigado a perguntar-se : Qual fei a origem, o motivo primeiro desta combinacão ? Quando começou seu primeiro effeito ? Se elle fosse hum bom Filosofo, saberia usar das leis da mecanica para explicar. e expôr os fenómenos da Natureza iá formada; mas estas leis não lhe pódem dar huma idéa da formação em si. Esta forma-

ção he superior a todas as forças, e a todas as leis do mecanismo; e por huma conclusão necessaria he o Atheo obrigado a admirar hum Artifice infinitamente podero, e sabio, o qual com hum magisterio, due excede toda a virtude, e toda a lei por nós conhecida em a Natureza, formou esta prodigiosa máquina do Universo, e a sujeitou áquelle systema de movimento, e de operação, com que maravilhosamente se conserva.

O Filosofo verdadeiro não erra, quando diz, que por hum simples acto da vontade do Creador se agitão os Ceoa, existe, e roda sobre seus eixos a Terra; quando diz, amestrado pelos oraculos das Escrituras, que Deos creára tudo com sapiencia; que á sua palavra são obsequiosos, e obedientes os seculos; que, sendo como he justo o Arquitector do Universo, tudo ha disposto com justiça, e bondade; e que finalmente se confirma em sua crença com a linguagem da Natureza, e com os discursos da razão.

## §. XV.

# Contradicçoens d'Helvecio, e de Roustu sobre a existencia de Deos.

Deos no Universo, diz Helvecio, não introduzio mais, que hum unico principio para tudo o que passou, para o que he presente, e deverá ser para o futuro; e este principio não he mais, que hum necessario desenvolvimento. Disse á materia : Eu te communico a força, e de repente os elementos ficárão sujeitos ás leis do movimento : mas estes elementos incertos, e confusos nos desertos do espaco formárão milhares, e milhares de uniões monstruosas, e produzírão innumeraveis cáhos, até que se constituírão depois em equilibrio, e naquella ordem fysica, com que ao presente se suppõe disposto o Universo. Eu aprendo de Helvecio, -que com effeito existe Deos. e que he este a primeira causa do Universo ; que delle recebêrão o moto os elemen-

tos immoveis ; que por este movimento se operou, e formou a Natureza : mas quante une assombro de ouvir dizer a Helvecio. que este Deos, que pode dar movimento:á materia, não lhe soube dar lei, e direcção ? Pasmo de ver como a materia inerte, e indifferente ao movimento, e ao repouso haja devido sujeitar-se a Deos recebendo leis do movimento; e como depois de se haver sujeitado, andára errante pelo espaco, demorando-se tanto tempo em se organizar, como reluctante ao mesmo Deos. Admittir hum Deos, que dá lei á Natureza, e depois querer huma Natureza errante, e incerta, não he isto huma ridicala contradicção? Para que se finge este homem hum Deos, que dá lei á Natureza, e depois imagina huma Natureza, que depois de hum primeiro desenvolvimento continúa a ser errante, accusando de imperfeição, e de impotencia o mesmo Deos, que a move ? Já. que Helvecio não podia negar hum Deos author da força dos elementos, porque mo-

tivo procura tornar tão tardos os elementos em obedecer Aquella força, que lhes foi communicada por aquella primeira causa, que elle chama Deos? A arte de confundir sempre foi qualidade propria dos Encyclopedistas. Helvecio queria com taes idéas fazer receber dos homens aquella sua tão venerada opinião de Epicuro, que o Mundo fora formado depois de infinitos choques, e casuaes ajuntamentos das errantes narticulas da materia. Com tudo, Helveeio admitte ao menos a Deos, author destes choques, e casuaes encontros da materia. Hum homem. que denois de baver confessado huma verdade se esforça pela obscurecer. dá sempre huma prova do estado, e desejo, que tem a malicia humana de insultar a razão. Parecerá mais apto para înstruir os ostentadores du Atheismo o Author de Emilio ; asaoalha-se por homena verdadeiro; e se dermos credito a huma sua carta escrita a Beaumont, que parece ser dietada pela modestia, nella leremos as

seguintes expressões : - Os meus inimigos procurárão insultar-me com suas costumadas injurias; porém não me privárão de honra de ser hum homem veridico em todas as cousas, e de ser o unico author, que peste secolo, e em muites outres haja escrito de boa fé,-Ouçamos pois comofalla de Deos: -- En crejo, diz elle, que o Mundo he governado por huma vontade poderosa, e sábia ; eu o veju, ou mais de pressa, eu o sinto, e esta he a unica cousa, que me insporta saber. - Tudo isto, diz o Doutor de Genebra, depois de ter com muita clareza; e eloquencia demonstrado a existencia de Deos, tanto pelo fenómeno. do movimento, como pela maravilhosa disposição do Universo. He verdade que, depois de haver confessado esta vontade sábia, que governa o Universo, accrescenta, que pouco lhe importa saber, se este Mundo seja eterno, ou creado, ou se seja hum, ou sejão muitos os principios das cousas, e de que natureza sejão: desta maneira tão so-

.

brio escritor contradiz a verdade confessada, ouerendo ser o unico de seu seculo, e de muitos autros. Admittir a Deos, e duvidar, se o Muado seja eterno; confessar a existencia de Deos, e duvidar, se sejão hum, ou muitos os principios das consas, significa o mesmo que dizer, e contradizer. provar, e negar ao mesmo tempo. Eis-aqui o valor, que se póde dar á sua inculcada veraeidade. E deven ser estes os mestres do Mando ? Pódem-se louvar os talentos deste Escritor; mas deve-se temer muito mais sua peçonha, e malicia. - Este homem, com toda a sua eloquencia. vendeo suas opiniões aos ignorantes. escondeo suas contradicções aos apaixonados, e dedicou sua Filosofia aos viciosos.

(a) A set of a set

## S. XVŁ

## A idéa de Deos nam póde ser o resultado das preoccupaçõens da educaçam.

Eu não quero dirigir a impuras fontes os adeptos da moderna Filosofia ; seu espirito facilmente se confunde. Admirão em alguns livros o que não entendem, ou não entendem o que mostrão admirar em alguns livros. O livro mais doute, que pódem ler, he o Mundo. O sentimento unanime de todos os póvos, para quem quer ser Filosofo, deve obter o merito, e a precedencia da verdade. Ora, todos os póvos do Mundo, tiverão alguma idéa de Deos. Toda a nacão, que se unio em sociedade, reconheceo sempre hama Divindade, ainda que concebida de diversas maneiras. He inutil a objecção, . que se tira das relações de al-, guns visjantes, que dizem haver encoatrado póvos verdadeiramente Atheos: pois es-

tes viajantes, passando pelos paizes do Mundo com aquella sua costumada rapidez, não conhecião (como acontece) nem os costumes, nem a linguagem daquelles póvos, que reputavão Atheos; só porque entre elles não descobrião symbolo algum de Divindade. Mas he sabido já, que outros viajantes mais observadores, e menos rápidos achárão entre aquelles póvos a idéa da Religião, e de hum Ser Divino definido de hum modo admiravel. Com effeito assim a. conteceo pelo que pertence a Otaiti : os primeiros Inglezes, que aportárão nesta Ilha, não descobrirão idéa alguma de Religião ; mas os que tornárão depois reconhecérão huma figura de dous Genios, hum delles chamado o principio bom, outro o principio máo; e no meio destes dons Genios observárão a figura de hum círculo. que encerrava em si o symbolo, por elles dito o pai dos dous Genios, a quem chamaván Icoa: e perguntando-se-lhe a razão, porque o não representavão em huma

figura, respondêrão, que se não podra definir. A idéa de Deos he commum a todos. os homens do Mundo; esta crença tem sido geral, apesar da diversidade dos climas, dos costames, e dos habitos, e até das differentes opiniões; que reinão entre diversos, e distantes póvos; e por isto vemos, que he a mesma Natureza quem dieta aos homens a idéa da Divindade, e que para a inspirar basta unicamente a duz da reflexão humana. Quem chega a proferis esta proposição — Não ha Deos — está frenetico, não usa da reflexão, não escuta a linguagem da Natureza ouvida até pelos pôvos mais barbaros do Universo,

Tal vez, dizem alguns Encyclopedistas, tal vez que a idéa de Deos seja em os homens, não hum effaito da Natureza, mas huma das precocupações da educação. Tal he a linguagem dos Sosismas do tempo t Mas eu respondo, que neste posto não se póde actiar a educação em todos uniforme, como não he uniforme em todos os outros.

pontos: e accrescento, que a natureza humana foi sempre a mésma em todos os tempos, em tados os lugares; e por isto a creaca, de Deos existio em todos os seculos, como ainda hoje existe em todos os climas, e entre nóvos diversissimos ena costumes. Este dogma não tem passado de huns póvos a outros póvos, de huma nacão a outra, porque se encontra sempre uniforme, sempre o mesmo, ainda em nóvos. que nunca tiverão entre si a minima relacão. Ora, se o juizo concorde de mujtos homens sobre hum determinado ponto não he hum signal de verdade, qué outro signal poderemos nós ter para distinguir a evidencia da opinião? Mas, que motivo empenha tanto estes sabies Massonicos em o Atheismo? Unicamente hum interesse de paixão. Querem, que não haja Deos, para livrarem o homem dos remomos, para o habilitarem a obrar, conforme seus caprichos. sem temor. Mas a desgraça dos Atheos he terem por contrario o sentimento de todos

## VERDADE:

os homens; porque todos os homens, havendo, sempre , crido a existencia de Deos," offerecem hum argumento invencivel quando confessão, e conhecem, que ha Deos pelo sentimento, ou pressentimento da Natureza. Nena se póde dizer, que as paixões dos homens inventassem este dogma; por que então seria preciso dizer, que os homens por suas paixões tinhão ideado hum dogma, que reprinte as mesmas paixões, He verdade, que os póvos se hão fingido Divindades, e que tem errado em estranhos ritos de superstição, servindo ás proprias paixões: mas o mesmo Polyteismo era, e he huma sincera confissão do intimo sentimento dos póses sobre a existencia da Divindade; e ainda que errassem tanto, e: fossem tão vários em a definir, por issomesmo eu posso dizer, que a noção de hum Deos passou sempre atravez das sombrasda Idolatria. Basta que vejamos este prin-. cipio admittido pelo sentimento da Nature-284 que o Munde tem necessariamente hum.

author de sua existencia; hum Arbitro, e Moderador Soberano: e se os homens o não tem sabido definir promptamente, isto mestro he huma prova de sua incomprehensibilidade,

Se se tirasse a idéa de Deos, o homem ficaria sem estimulo vara a

S. XVII.

virtude, e a Sociedade se encheria de desgragados, e inundaria de des-

· · · ·

iordens,: . . . . . . . .

Seja-me linito entrar en exame com hum Atheo, i nterrogando-o sobre o' sentimento da propria consciencia. Eu posso assim apostrofar Vanini, ou Diderot. Dizeme, se acaso tens tranquilla a razão, e em equilibrio as painões; dize-me, não sentes em ti mesmo ou gosto, ou estimação da virtude ? Se es capas definas ben alguna

vez aos teus semelhantes á custa da tua propria utilidade. e de teu particular interesse, não te aplaude a tua mesma consciencia? E se te acontece fazeres-lhes mal. ainda que deste mal te resulte algum bem. não sentes esta mesma consciencia, que como severa te condemna? Não experimentas o casigo, que te dá esta consciencia em o pungente remorso? Ora, dize-me, pódes crer, que esta disposição seja hum effeito da materia? Quem te inspira, ou quem imprimio em tua alma tão bello dictame? Se Deos não he seu author, tu não poderás comprehender como se haja em ti produzido. Adverte, que este sentimento tem huma extrema forca de lei sobre o homem assizado; e he preciso que experimente huma grande violencia, se o quizer supprimir. Subsiste sempre em nós, máo grado nossas paixões. Despoja-te, se pódes, de hum tal sentimento, ver-te-has abandonado ao simples instincto, como são os brutos. Miseravel sociedade, se abun-F

dasse em taes homens! Não teria mais. que cobardes egoistas, que considerassem seus semelhantes como Seres, de quem devião tirar o melhor partido possivel por meio de huma impenetravel hypocrisia, Tal sociedade infestada de egoistas, que houvessem. renunciado a esta lei da consciencia, não poderia em caso algum subsisrir : o Atheo tiraria partido de todos sem ser util a nenhum. O modesto, o inerme, o virtuoso gemerião debaixo da feroz indiscrição do que tem força de fazer emmudecer este brado interno. Suppõe te em hum momento de não sentires satisfação alguma em fazer bem aos outros, ou de não experimentares o mais leve remorso em lhes causar damno; que pódes esperar, e merecer da Sociedade? De que empreza te julgas capaz ? Que beneficio, ou que serviço poderás fazer á Patria? Se te escondes, es hum hypocrita; se te descobres, e manifestas, es hum deshumano : quem te conhece, te considera como ham monstro; quem te

estima, engana-se; quem te ama, he trahido; quem te teme, tem razão: teu mesmo sentimento te convence destas verdades. Qualquer homem, que pensasse como tu pensas, seria para ti hum objecto de desconfianca, e de terror, Que cousa seria huma sociedade de homens, que não obedecessem áquella sapientissima lei da consciencia, dictada immediatamente pelo Creador? Considera como serião infelizes os homens condemnados a viver com taes homens! Pasma, e aprende de huma vez a ser grato ao Author de tua existencia. Elle te deo huma consciencia, isto he, huma lei interior, que te prescreve o bem moral, isto he, a virtude, que te véda o mal moral, que vem a ser o vicio, e o crime. Esta tão sábia lei não póde, por certo, ser produzida pelo acaso; tu es devedor della unicamente a Deos. Esta lei une os homens em sociedade, forma a base de sua segurança. e ventura. Por esta lei interior es defendido dos outros, e os outros vivem seguros F \*

Tira a idéa da existencia de Deos. de ti. de Deos legislador, remunerador, e vingador, e verás, que o sentimento da virtude não governa. Verás o homem hypocrita, que só faz bem aos outros quando espera recompensa, ou aplauso, e que deixa de lhes fazer mal quando teme, ou deshonra, ou vingança. Se este homem não he dominado nem de esperança, nem de temor, será tenaz em suas vantagens sem curar dos outros; será ladrão, e oppressor, se o ocio o invadir, ou se a ferociaade o dominar. Dirás, que sem o temor, ou a esperanca, que a idéa de Deos lhe desperta na alma, excluida a hypothese de alcançar dos homens recompensa pela virtude, e vinganca, ou castigo pelo vicio, este homem poderá ser virtuoso unicamente pela interna satisfação da virtude. Mas, onde se vírão já mais homens desta tempera? Sabemos, por experiencia, que os máos no Mundo fórmão o maior numero, e que de ordinario a virtude he desprezada, perseguida, e

aviltada. Confesso, que seria hum grande Filosofo aquelle, que sem nenhum interesse quizesse ser virtuoso só pela satisfação de o ser, e pela recompensa do interno testemunho da consciencia; porém tambem confesso, que he mui difficil encontrar Filosofos deste caracter. Este Filosofo seria para mim hum objecto de compaixão; vêllo envolto em sua virtude, mas escarnecido, e oppresso, sem conforto, porque não quer levantar aos Ceos seus gemidos; por que não crê, que Deos o veja, e que Deos exista! Que tristissimo objecto! Abandonado dos homens, que lhe são ingratos ; destituido da idéa de Deos, que para elle não existe; angustiado por internas amarguras, que não tem nem remedio, nem reparo: eis-aqui, digo eu, o verdadeiro retrato da desesperação. Ver-se-ha obrigado este infeliz a aborrecer, e detestar sua propria existencia; e será para elle o suicidio o ultimo recurso. Eis-aqui a condição de hum Atheo, victima de huma virtude ca-

prichosa, austera, e ideal. Infeliz sociedade humana, se fora animada de tão horrendos systemas! A virtude he do interesse de todo o genero humano; e a idéa de Deos he a unica, que a faz nascer, e que a desenvolve no coração do homem. Deos estampou no coração humano as leis fundamentaes da virtude. A remuneração, e a vinganca são motivos potentissimos para tornarem o homem virtuoso. Tire se a idéa de Deos, desvanece-se a virtude, perde o genero humano seu interesse, e a sociedade se arruina. Sei, por experiencia, que o Atheismo he commum a homens depravados pelo orgulho, e sensualidade. O Atheismo realizou. e consummou a ruina dos estados, e de mui longe lh'a preparou.

86.

# VERDADE. 6. XVIII.

## Confessa o Filosofismo a existencia de Deos; mas nega-lhe a providencia, para permanecer livre em suas desordens.

Quando o Atheo se sente, a seu pezar, convencido da existencia de Deos, espanta se com esta para elle importuna verdade, e não póde achar outro recurso para supprimir seus remorsos, e dar huma nova energia á sua decantada liberdade, mais que fingir-se lum Deas inoperoso, e indolonte, ou, quando muito, Regedor da Natureza : mas não Juiz das accões humanas, e indifferente a respeito da conducta dos mortaes, generoso sem exigir servidão. e muito grande sem pretender adorações. Envolto nesta caliginosa nuvem de erros. busca o Atheo convencido subtrahir-se á vista deste Deos, e isentar-se aos golpes vingadores de sua Justica. Mas, apezar de

suas quiméras, o Incredulo se vê obrigado não só a confessar hum Deos existente, mas a sentir os effeitos desta necessaria existen-Quer o Incredulo os Deoses ociosos cia de Epicuro, a alma do Mundo dos Estoicos. a substancia extensa, e pensante, ou intelligente, a quem o profundo Espinosa chama Deos. Quereria submetter-se. sugeitar-se a estas Divindades. Indisposto a abraçar a virtude, que lhe dá a esperança da recompensa, sempre prompto para o vicio, que lhe causa remorso, e lhe faz temer o castigo, quereria, que Deos não existisse; mas, devendo existir, deseja ao menos que fosse tal, que não podesse delle esperar nem recompensa, nem castigo. Mas a Natureza, a razão, e a evidencia concorrem para a demonstração de huma verdade, que vem a ser consecutiva á idéa de hum Deos author, e senhor da Natureza, e que he como o resultado daquelles attributos, que competem a este Ser perfeitissimo: a sua Providencia, Providencia sem

cuja ordem não se move nem huma só folha de arvore; nem brota huma só for no prado; nem vive hum só insecto, ou náda hum peixe na vastissima extensão dos mares. Providencia, de cujos acenos pende a calma, e a tempestade; a cujo governo estão sugeitos os thronos, e as choupanas; a cujo imperio obedecem os Ceos, e a terra. Provindencia, a cujos olhos nada se esconde, pois tudo vê; a cujas mãos nada he impossivel, pois tudo opéra; a cuja mente nada he impenetravel, pois tudo entende.

Se he huma verdade conspicua, e luminosa a existencia de Deos creador do Mundo, seria huma enorme inconsequencia não admittir huma Providencia, que governe, e dirija o mesmo Mundo; porque assim como sua infinita grandeza em nada se degradon creando-o, não he cousa indigna de hum Deos conservar a mesma obra, a quem dera o ser. Bastou hum acto de sua vontade para dar existencia ao que a não tinha, e não tem necessidade de maior esforço pa-

ra manter, e conservar tudo na mesma ordem, em que o estabelecêra. As mesmas razões, que provão a necessidade de huma primeira causa, provão igualmente, que sua primeira accão ainda subsiste. Se foi necessario hum Ser intelligente para imprimir o movimento a esta máquina do Universo, he também necessario este Ser intelligente para a conservar. Todos os Seres são contingentes; nem tem podido comecar a existencia, se não por hum acto de livre vontade do Creador, e perseverão igualmente em virtude desta mesma vontade. Todo o Mundo depende do mesmo poder, que lhe deo a existencia : logo, Deos conserva com sua plena liberdade os Seres. que livremente tirára do seio do nada : esta conservação he acção da sua Provideacia: e quem não sente, e não vê esta accão perseverante, e maravilhosa na constancia da ordem do Universo? Todos or córpos estão sugeitos ás mesmas leis geraes de movimento; todas as especies dos Seres

#### VERDADE,

são sempre invariaveis; todos os individuos de huma mesma especie são sempra formados sobre hum mesmo modello; todos conservão o mesmo instincto, o mesmo espirito, as mesmas propensões, as mesmas necessidades. Nenhuma cousa se altera, ou se decompõe no curso da Natureza. A ordem fysica, a ordem moral subsistem des de o momento da creação: logo, huma unica, e constante intelligencia he a que fornicou hum tão vasto complexo de cousas, eque preside á sua conservação.

## §. XIX.

## A conservaçam da ordem fysica he o grande argumento da Providencia.

A perpetua successão das gerações regu-Inres nos Seres viventes em sua indefinita variedade, identidade de especie, e uniforacidade dos individuos de huma mesma es-

i

9F

pecie, nos dão o mais forte, e luminose argumento da Providencia. Qualquer que seja o systema, que o estudioso Naturalista abrace sobre a maneira com que se faz huma tal reproducção, he para elle hum contínuo prodigio, qualquer que seja o aspecto, em que a considere. Eu não disputarei, se todos os germens forão creados animaes, e incluidos no primeiro individuo de cada especie; ou se Deos cria successivamente estes germens, e os anima quando lhes dá a existencia; prescindo de tão curiosas questões : basta-me admirar aquella Providencia omnipotente, que conserva a virtude productora concedida aos Seres viventes ; virtude, que se não estanca, não se muda, não se desvia já mais de seu modello, ou archetypo, que em sua primeira origem lhe delineára o Creador. Se tudo quanto acontece no Universo fosse dirigido por fortuitos encontros, ou concurrencias, e abandonado ao acaso, seria com effeito impossivel, que houvesse durado, e permanecido

por seis mil annos: nem estariamos certos de sua duração ulterior por mais alguns momentos. Nada poderia ser constante, e duradouro em a progressão de huma míquina, cujos elementos existissem em opposição contínua. Sei, que os Encyclopedistas se oppõem a esta minha proposição, que reduz a seis mil annos a duração do Mundo desde a época da creação. Estes Encyclopedistas, para derramar dúvidas, e obscuridade sobre o primeiro livro do Mundo, sonhárão huma preexistencia do Universo, que combate a época de Moysés. Porém eu peço a estes genios tão vastos, e eruditos, que produzão hum monumento, que não só anteceda a época de Moysés, mas que com ella possa datar. Dos monumentos, que extrahimos do Pentateuco. conhecemos as primeiras populações dos paizes: o estabelecimento das nações; o nascimento das artes; a origem dos costumes; da disciplina militar; da policia; e da Religião. Com estes monumentos acha-

mos sempre firme, e universal a tradição de hum primeiro homem, de quem se deriva toda a especie humana. Lucrecio. o Atomista Lucrecio, provocava ha dezenove seculos os seus adversarios a lhe provarem. como podesse o Mundo subsistir, sem ter huma origem. Se o Ceo, e a Terra existirão sempre, porque nos falta a Historia? Como he possivel que os Poetas não hajão contado a mais pequena cousa além da guerra de Troia, ou da expedição de The-Tenho lido as ridiculas antiguidades has? dos Chins postas em campo para obscurecer a Chronologia de Moysés. O célebre De Prades fez a collecção destas venerandas antigualhas, escritas em hum idioma, em huns caracteres que elle, e outros eruditos confessão não entender. Publicou-se huma famosa These, que continha estas duas proposições : -- Que De Prades não sabia a Historia da China, e que guando a soubesse, della não poderia tirar partido algum para obscurecer, e destruir a Chro-

nologia Moysaca. Wiston, e com especialidade o incredulo Freret, muito versado na Historia, e idioma Chinez, e além disto mui erudito Astronomo, provão os palmares erros, que se encontrão naquellas suppostas antiguidades, a respeito dos eclipses, e outras conjuncções celestes notadas em seus Annaes: além disto dizem, que esta desmedida extensão de annos descoberta nos mesmos annaes, he totalmente imaginaria, não sendo mais que o resultado de periodos Astronomicos, inventados para determinar a conjuncção dos Planetas em certas constellações. O mesmo Freret, versadissimo nesta parte de erudição, mostra com evidencia em suas memorias apresentadas á Academia de París, que haven\_ do sido os fundadores daquella Monarquia Yao, e Chuna, os reinados destes dous Soberanos acabárão mil novecentos e noventa e hum annos antes da Era Christã. Ora. neste principio uão só não excedem, mas nem chegão a igualar as épocas da crea-

cão. e do Diluvio. indicadas por Movsés. O famoso Couplet, na Prefação da Taboa Chronologica da Monarquia dos Chins, affirma, que aquelle povo assignala a creação do Ceo, e da Terra, do homem, e da mulher, em certos, e indicados tempos conhecidos. Esta historia he envolta em fabulosas sombras, atraz das quaes rompe algum raio de verdade, que offerece huma prova de ter sido tecida com as luzes, e conhecimentos do Genesis, o que sempre ou mais, ou menos, se vio apparecer no corpo das tradições, ou historias fabulosas dos outros póvos. Nenhum erudito contestou até agora esta observação : số os renovadores destes nossos dias, que ignorando as antigas objecções as reproduzírão, e as poserão em campo, como hum novo descobrimento. Bastava para lhes tributarem homenagens, e lhes darem valor, que com ellas pedessem obscurecer, ou pôr em dúvida aquelle unico livro, que sendo o primeiro do Mundo, e o Codice da Religião,

subministra ao homem de sizo hum triunfal monumento da Divindade da Religião, e fórma por si só, e para todos os seculos, o mais precioso testemunho de sua propria Divindade, e hum visivel signal daquella Providencia, que se interessa em aproximar, e avisinhar o homem a Deos, e em fazer chegar ao conhecimento desta nobre, racionavel, e excelsa creatura os decretos, e os arcanos da Divindade.

Mas, eu vejo que me engolfei em huma extemporanea digressão: o meu intento era expôr as provas da Providencia, primeiro effeito dos attributos de Deos; expuz, como argumento principal, a nunca interrompida lei da Natureza na virtude productora dos Seres em sua particular especie. Ha seis mil annos, que se conhece a existencia do Universo, e temos visto a Natureza sugeita a huma lei impreterivel, que assim como não póde ser impressa, se não por huma primeira causa intelligente, não póde ser successivamente conservada, se não

G

pela mesma primeira causa. Procurei pois não deixar fugir a calumniosa opposição, que á época da creação do Mundo tem feito os Encyclopedistas.

## §. XX.

## Se Deos conserva a ordem fysica, he indubitavel, que vigie sobre a ordem moral.

Se Deos, como vemos, conserva o Mundo na ordem fysica, porque duvidaremos admittir como consequencia desta operação a conservação da ordem moral ? Se a sua Providencia se emprega em reger a materia inerte, e indifferente, não deixará de dirigir os Seres animaes, e livres. O homem tem o espirito dotado de intelligencia, de actividade, e de liberdade; para conduzir este homem não são precisas causas fysicas, que forçosamente o condusão sem participação, e sem conhecimento; bastão

motivos, que persuadão a razão; bastão as leis moraes. O homem sente dentro em si mesmo estas leis. Ama a verdade. compraz-se da virtude, e aborrece o vicio. Se Deos, pelo que respeita á materia, he author das leis fysicas, que a movem, e a tornão fecunda, e productora, he a respeito do homem author das leis moraes, pelas quaes póde operar segundo sua livre escolha; e por isto mesmo Deos vigia sobre a conservação, e applicação destas leis, assim como vigia sobre as leis fysicas do Universo. Affirmar, que ha huma Providencia na ordem moral, he o mesmo que affirmar, que Deos conhece as nossas accões ; que as tem em conta; que nos impõe, que nos intíma deveres; e que a elles nos obriga por meio das penas, e dos premios. Se Deos não he indifferente a respeito dos Seres animaes, muito menos o será a respeito dos Entes racionaes. Se Deos não he indifferente sobre o estado moral do homem, isto he, sobre suas accões, a quem G \*

tem prescripto, e intimado huma lei, não lhe será, por certo, indifferente, que este homem abrace, observe, despreze, ou quebrante esta lei; abençoe, ou blasfeme seu Creador; faça bem a seu semelhante, ou lhe dê a morte; conserve, ou destrua sua existencia.

Se interrogardes a Revelação, ella vos dirá: Que Deos considera nossos passos; que descobre os movimentos de nosso coração; os conselhos, e os mais íntimos affectos de nossa alma; que tem constituidos em suas mãos nossos destinos. A mesmi Revelação vos dirá : Que Deos deixa ás disputas do homem curioso as vicissitudes do Mundo; que escarnece os soberbos designios, ou intentos dos mortaes; que despreza os conselhos dos Principes; que move, como lhe apraz, o coração dos Reinantes. Por isto vemos, que as idéas sobrenaturaes não existem em contradicção com as idéas naturaes.

## VERDADE. §. XXI.

101

Todas as Naçoens conhecêram huma Providencia Divina; e daqui nascêram todas as primeiras idćas de Religiam, qus ligáram os póvos.

O dogma da Providencia foi sempre como hum artigo de Fé para todo o generohumano, e daqui vem a Religião natural. Em todos os lugares, em todos os tempos os homens tributárão de diversas maneiras alguma adoração á Divindade: signal, que todos os homens tiverão sempre confiança no poder, e na attenção vigilante do Creador. E não he huma verdade demonstrada pela experiencia, que sentimos em nós hum natural instincto de levantar os olhos ao Ceo em nossas necessidades, e em nossas angustias ? O mesmo insensato, que com suas blasfemias contradiz, e insulta a Providencia, quando se vê ferido, e oppresso

102

do mal, invoca inadvertidamente aquelle mesmo Deos, que não quer conhecer. Este he o testemunho de huma alma naturalmente Christã. A Filosofia do tempo não se esquece jámais de assoalhar, que procura tornar o homem feliz; mas sempre em contradiccão comsigo mesma, com o pretexto de o purgar de preoccupações, o despoia do sentimento commum, afugenta-lhe todo o conforto, anniquila-lhe toda a consolacão. tirando-lhe a idéa da Religião. Que ha de dizer para seu conforto o homem afflicto, que oppresso da má fortuna, envolto em desgraças, vê que se desvanecem todos os seus projectos, e que da mais prospera condição se vê repentinamente sepultado no abysmo do infortunio? Este homem terá de culpar o Fado, se se irar, e se for tolerante deverá dobrar a cerviz debaixo das imperiosas leis do alto Destino. Mas, que cousa he este Fado, que desconcerta, e transtorna os designios dos homens? Que cousa he este alto Destino. a

quem o homem sabio se conforma? Que recursos póde tirar de sua virtude, virtude sem confianca, sem galardão, e sem esteio ? Fazer conceber ao homem a idéa de hum Deos sem Providencia; que não cura do homem; que não entende; que não preside ás vicissitudes humanas, he o mesmo, que propôr hum Deos sem amor, sem benevolencia, e sem justiça. Se assim fosse. não seria Deos; e sua existencia seria para nós cousa indifferente. Com que titulo lhe consagraria o homem suas adorações? A Providencia he hum objecto de consolacão para os bons, he a causa de terror para os máos, he a base da virtude para o homem de razão. O homem virtuoso, que conhece, que Deos preside aos acontecimentos humanos lhe he grato, quando são prosperos, e se reconhece oulpado, quando os sente adversos. Sente no primeiro caso amor, e conformidade no segundo. O scelerado, que o crê legislador, e vingador, se horrorisa com o pensamento do delicto,

164

que intenta commetter. e treme com a amarga lembrança de o haver commettido. O sabio, que considera huma lei esculpida em seu coração pelo author de sua existencia, se considera responsavel por sua observancia, ou infracção. O amor da verdadade. o prazer da virtude, a que se sente inclinado, lhe servem de estimulo para não contradizer os clamores de ambas. Por isto devemos dizer, que o dogma da Providencia he o vinculo da sociedade. Com esta Providencia são felizes os bons. tremem os máos, e se conserva a virtude : logo, o incredulo he inimigo da sociedade ; por que he naturalmente inimigo do mais suave vinculo, que a sustenta, e dos bens fundamentaes, que a conservão. Se se adoptassem as suas maximas, teriamos huma sociedade de homens indifferentes para o bem, e sem freio que os suspendesse. Teriamos homens infelizes nas desventuras; vingativos nos ultrajes; tristissimos nas miserias; desesperados na oppressão; te-

merarios na injustica; francos no delicto; imperturbaveis quando se lhes apresentasse a occasião de commetter o crime, e de abracar o mal. Estes homens considerariãoas leis como freios da ferocidade, e não como moderadoras da ordem. O medo do castigo lhes faria observar as leis, nunca a razão os sugeitaria a seu jugo : em huma palavra, o homem com estas maximas seria irreligioso, irracional, e não melhor que os brutos. Miseravel sociedade, se fosse infestada destes Filosofos !

A Revelação descobrindo ao homem esta verdade, que se elle existe, vive, e se move. o deve à Providencia, e ao amor daquelle Deos, que o sustenta, sente em si huma razão de confiança. Se Deos me conduz, e rege, se Dèos me sustenta, nada me faltará. O miseravel, confrontando-se com aquelle, que julga ditoso, não desanima, nem sente atear-se-lhe o furor no peito, quando se lhe apresenta o grande, e diz em seu coração : Se eu sei, que Deos

dirige os homens na terra, e governa os póvos com equidade, que são iguaes obras da sua mão o pequeno, e o grande, terá de ambos o mesmo cuidado.

# §. XXII.

Muitos concedem a existencia de Deos; mas desprezam a Religiam, com que se adora o mesmo Deos, julgando-a ideada pela Política, e nam inspirada pela Natureza.

Admittir hum Deos, que dá o Ser, e a lei ao Universo; que com seu poder o sustenta; com sua sapiencia o dirige; que vigia sobre os acontecimentos humanos; e depois não amar, nem adorar este Deos, seria o mais louco de todos os erros, e a mais clara, e manifesta contradicção, em que poderia cahir a razão humana. A Religião nasce da Natureza, Deos a imprimio

no coração do homem, e lhe depositou as provas em o sentimento; Deos a identificou com a mesma humanidade. Todos, sem terem necessidade de grande apparato de sciencia, sentem, como por instincto, que ha hum Deos Creader, e conservador de todas as cousas; o homem, levado desta invencivel inclinação, o invoca como seu Pai, seu Juiz, seu Bemfeitor, e lhe attribue a eternidade, o poder, a bondade, a sapiencia, e a justica. Eis-aqui as idéas primitivas da Religião, nascidas da necessaria relação entre Deos, e o homem, e dictadas pelo mesmo instincto da Natureza. Eu não posso deixar de considerar a Deos como Pai, e como causa primeira, e original da minha ventura; a Natureza, que me inspira o reconhecimento aos beneficios, que recebo. não me deixará ser insensivel a respeito de Deos. Sinto a todos os instantes a necessidade de sua Providencia. e a todos os instantes experimento seus effeitos; eis a fonte donde nasce em mim o amor, e a

108

confiança. A consciencia m'o propõe como author de huma lei, que sinto em mim mesmo : a consciencia m'o faz temer como Juiz. A virtude, que eu vejo tão oppressa no Mundo, envia aos Ceos seus gemidos por natural instincto, e implora deste incorruptivel remunerador o ressarcimento, e De taes idéas da Divindaa recompensa. de, que o homem naturalmente nutre, nascem o respeito, o amor, o reconhecimento. e a confiança. Esta he a Religião natural ; quem não prova, e experimenta taes sentimentos, he inhumano, e irracional. E não será digno do homem, e não será justo o documento da Fé, que lhe manda amar seu Deos, adorallo, e servillo com os pensamentos, e desejos de toda a sua alma, com os affectos de seu coração, e com todas as suas obras? Deos tem cuidado dos que o amão, e os defende; pelo contrario serão aviltados, e jazerão em hum estado de morte aquelles, que o não amão. Póde acontecer algumas vezes, que sejão magni-

ficados entre os homens os inimigos de Deos; que viva seu nome registrado nos annaes da Terra: mas sua grandeza será huma abominação aos olhos do Immortal.

### §. XXIII.

### O dictame da Nutureza inspira a Religiam; he inhumano aquelle, que o regeita.

Disse, que quem não conserva no coração sentimentos de Religião, he inhumano, porque se oppõe ao direito natural. Segundo a sã Filosofia, o direito natural resulta de tudo aquillo, que he conforme á vontade geral de todos os homens : e houve, por ventura, vontade mais [geral em todos os homens, em todos os tempos, em toda a parte da Terra, do que a vontade de dar hum culto ao Author da Natureza ? Eu não o provarei com a inutil exposição do sentimento de todas as Nações, donde resulta,

110

e se faz escutar huma clara voz da Nature za repetirei hum eximio testemunho de Plutarco, que disputava contra hum Filosofo Epicureo. Se tu, diz elle, correres a Terra, acharás talvez cidades sem muralhas, sem letras, sem Rei, sem riquezas, sem theatros, sem escolas; mas huma cidade sem Templo, e sem Deos; que não usa de preces, juramentos, oraculos; que não offereça holocaustos para alcançar beneficios. e remover desgracas; eis-aqui o que n inguem achou até agora, nem'achará, Julgo, que he mais facil levantar-se huma cidade sem terreno, em que se edifique, que existir huma cidade sem a persuasão da existencia de Deos. - Basta o testemunho deste assisado Historiador, e Filosofo, para podermos dizer : Que o instincto da Natureza suggere a idéa da Religião; e que discorre sempre contra os dictames da Natureza qu'em a nega:

Mas a Natureza, diz hum Encyclopedista, he igual em todos os Seres; se a Natu-

-

reza inspira o sentimento de Religião, tambem o devemos divisar nos brutos: por isto devemos concluir, que a Religião he hum erro, e que os brutos são os Seres mais ditosos, que os homens. Sim, lhe torno eu, por isso mesmo que a Natureza não deo o menor indicio do sentimento de Religião em o animal bruto, seja qual for a sua especie, devemos concluir, que a Religião he hum caracter distinctivo do homem; huma propriedade da razão; hum effeito da intelligencia; pois se não póde conceder aos brutos nem razão, nem intelligencia. Esta objecção serve para provar a excellencia do homem, e o mecanismo dos animaes. A Revelação ensina, que he privativa do homem a capacidade de conhecer a Deos. Todas as creaturas tiverão existencia para servir o homem, tudo se sugeitou ao poder deste nobre habitador da terra: quantos animaes vivem em sua superficie, quantos se agitão na região dos ares, quantos correm o fluido elemen-

to, todos forão creados para serviço do homem. O Altissimo dirige sua voz a este homem, e o ameaca, quando para servir suas paixões se avilta até á condição dos brutos, que não tem entendimento, nem razão.

### & XXIV.

Se a Religiam fosse hum invento da Politica. como querem os Encyclopedistas, ainda nesta hypothese seriam inimigos da Sociedade.

Diderot (se he o Author do Systema da Natureza) deriva toda a moral, e toda a Religião de hum projecto de Politica. Neste famoso livro os homens são definidos Entes infelices, ignorantes, e avezados a tremer, amoldados ao genio, e caracter das Divindades; e que por huma louca credulidade recebem, e acreditão aquellas, que o

#### VERDADE,

Funatismo, e a Impostura lhe annuncião; Com estas expressões quer dar a entender, que a Religião he huma quiméra. Á vista ciisto he preciso degradar todo o genero humano; porque só se póde dizer, que acceita a Religião por ignorancia, e por fraqueza. Isto he a mesmo que dizer, que o Author do Systema da Natureza só teve luzes, e talentos, e que estes faltárão a toda a especie humana, e que elle só sabe mais, que todas as Nações do Mundo: eu poderia fager este Dilema : -- Ou Diderot só conheceja; verdade, , e todos os homens existen no erro : ou se todos os homens, com ignal sentimento, não se podião enganar, então só Diderot se engana .--- No mesmo livro aprendem os Filosofantes, que a Religião em algum sentido se deve clumar necessaria. Em huma sociedade civilisada e estabelegida se multiplicão sempre as neoessidades, e se oppõem entre si os interesses : , neste caso são os homens obrigados a recorrer a governas, a leis, e a cultos púн

blicos, o systemas de Religião, unicamente para manter a concordia : eis-anui o meio porque a moral, e a politica se achão unidas á Religião. Eis-aqui como do mesmo centro do erro transluz algumas vezes a verdade. Do mesmo Systema da Natureza se collige, que para a concordia da sociedade he necessario hum culto público; hum systema uniforme de Religião. Serão pois inimigos da concordia da sociedade todos aquelles, que tolerando-a não admittem hum exercicio público, abolindo aquelle systema uniforme, que tanto interessa a união dos espíritos, e a unidade do principio, de que depende a concordia da sociedade humana. Se en admitto esta doutrina, ainda tiro outra consequencia em favor da Religião. Se a voz da necessidade pública. o concerto dos interesses particulares em huma sociedade, exigen huma Religião como hum recurso, de que os homens lancem mão para sua tranquillidade, e segurauca, deste principio concluo, que o im-

perio da natureza humana quer huma Relàgião, e que a Religião he indispensavel, porque se descobre fundada sobre os mesmos interesses do homero. Assim como o homem não póde despojar-se do sentimento de suas necessidades, assim tambem não se póde alienar do homem o sentimento da Religião, Logo, huma sociedade sem Religião não póde subsistir. A consequencia he clara ; e he igualmente claro, que quem he inimigo da Religião he opposto, e contrario ao bem do homem, e he inimigo dos interesses da sociedade. O espirito, ou intenção desta Religião vem a ser: Que o homem se persuada, e creia, que existe debaixo do dominio de hum Deos; que ande sempre em sua presençai; que o julgue testemunha, e Juiz de suas proprias accões. He da intenção desta Religião, que se obedeca ás Postestades terrenas como se obedece a Deos ; bie que se obedeça, não com hypoerisia por tensor, mas como filho por consciencia. He da intenção desta Reli-Η.

### 116 VHRDADB.

gião, que todos prestem a seus semelhantes quanto se lhes deve, honra, soccorro, e benevolencia; que se tema a Deos; que se tema o Rei; que se honre a Deos; e que se honrem os Reinantes.

### .ş. XXV.

### He hum pensamento laveo crer, que a Religiam næsce do temor.

De outras armas se valem os Encyclopedistas para desaereditarem a origem da Religião. Ensinão aos simplices, que sendo o homem por natureza timide, e ignorante dos fenómenos, que observa em o quadro do Universo, vendo lampejar, e serpear os raios pelos ares, ao primeiro estrepito dos trovões, invobou aquella capsa incognita, que o ameaçava. Nos fragmentos de Petronio, adulador de Nero, lerão primeiro os

#### VERDADEX

adeptos de Filosofismo esta tilo preconizada idéa : - O temor foi a primaira causa, que introduzio no Mundo os Numes, quando os homens virão, que dos altos Ceos se precipitavão os ratos - Primeiro que Petronio o havia dito Lucrecio : - Que a igno: rancia das causas obrigára os homens a submetter o Mundo ao Imperio dos Numes, e attribuir a hum Deos aquellas obras, cuja primeira causa se ignora .-- Não posso comprehender de que manera seia entre os homen's o temor, a origem, e fonte da Religião ! Pelo contrario, eu estou persuadido. que lie'a' Religião quem sablamente torna os homens timoratos. Hum homem Religioso teme hum Deos vingador : logo; não seria do interesse das paixões idear-se hans Deas Supretho, que castiga os excessos, Parece-me, que o temor deveria ser a fonte da impiedade." Os viciosos, empenhando-se em conculcar todas as leis da Natureza para satisfazerem a propria vontade, sentemise noite, je dia agitados do remorso;

F17

### 118 VERDADE:

Para elles hum Deos Author da Natureza. e vingador da infracciio, e violação de suas leis, he huma idéa muito molesta, e atormentadora: e para se subtrahirem a esta espinha, que mui vivamente os punge, e dilacera. se esfarção ppr desterrar a idéa de Deos, e da Religião. Logo, o temor não foi a/causa ; mas sim o effeito da Religião. Este temor he a ordinaria fonte da impiedade, e da malicia naquelles, que não querem Religião para viverem libertinos. Se tanto vale para Diderot a authoridade de Marco Tullio, escute Marco Tullio, A Naturesa lhe inspirou a idéa da Divindade. e d'hum culto para a adorar. Entre os homens, diz Cicero, não houve gente, ou naeño de tal maneira barbara, e féra, que ignorasse que se devia honrar a Divindade, ainda que com effeito não soubasse qual devia reconhecer, e venerar; e o consenso unanime, e constante de todas as nacões deve considerar-se como a voz da Natureza. Devo pois dizer, que o homem por

lei da mesma Nátureza he religioso, e não por temors: ou por vileza.

Se a Religião inspira o temor, eu devo chamar feliz aquelle homem, que teme, já que a Revelação nos ensina, que o temor de Deos he o principio da verdadeira sapieneia. Eis-aqui porque o homem religioso abomina o delicto mais do que a morte, e afronta impavido a mesma morte para não ser delinquente. Heróes deste caracter não nascem da Filosofia.

S. XXVL

Se admittiseemos, que a malicia dos Reinantes promovêra o espirito de Religiam, isto bastaria para accusar de immoralidade os seus inimagos.

Não faltão Filosofantes d'outra especie, que com os annaes da Historia na mão se ufaaão de ter, mais que os outros, descoberto

÷.,

620

a occulta origem da Religião. A Politica. dizem elles com Toland, a astucia dos Principes, e a crueldade dos Despotas inventárão a Religião. Abri os olhos, exclamão elles; os Tyrannos, que vos subjugárão para vos fazer escravos de seu Throno. sãous memos, que enganárão e entendimento com os fantasmas da Divindade, e com as preoccupações do Bigotismo Religioso. Começão com o exemplo de Numa Pompilio em Roma .-- Subindo ao throno vio, que os Romanos avezados á guerra, entre combates, e estrages, se havião tornado por extremo barbaros, e ferozes. Roma estava cheia de aventureiros, que se aproveitavão do pretexto das armas para commetterem todas as injusticas. Numa conheceo, que a grandeza, ornamento, e felicidade de Roma; dependião de duas couzas, que se devião estabelecer : a primeira, humassincera piedade para com os Numes, que faz que os homens os considerem com respeite, 'e gratidão como authores; e conservadores de todo o bem; a segunda, o zelo da Justiça, com a qual goze cada hum em paz aquelles favores, ...que recebesse de suas mãos. Ninguem contesta esta verdade. que as duas bases de todo o governo prudente, 'e o compendio de todos os deveras para quem exercita a authoridade consistem em dar a Deos o que hie he devido, e aos homens o que llus compete, Empenhando-se pois Numa en abplir o furor. e a injustica, e en formar de Roma, o mais pacifico estado, renovou os ritos, e os sacrificion... que havião calido em desuso. e esquecimento. Levantou humi Templo a Jano, instituio Sacerdotes, e Ministros, Pontificas, e Vestaes :-- instituio alguns mysterios, è ritos supersticioses, (e falsos, ... Para dar credito a suas ordenaçõesi co forsa a stras leis, espalhou a fama de sua communicação com a Nyma Egeria, cousa que já havião feito Minos, e Lycurgo, e depois praticou tambem Scipião Africano. Estes grandes Politicos sabião, que a idéa da Di-

#### VEBDADE.

vindade estava profundamente impressa no coração humano, e que lhe era accessoria a idéa do respeito, e da subanistão. Seu fim era pois fazer dobrar sob o jugo da razão. e da Lei os espiritos indomitos. Para isto julgavão licito, usando de sagacidade, e de impostura, valer-se da authoridade dos Deoses, e cobrir-se com o manto de seu, nome, como de hum meio valioso, o efficaz para com o povo : mas ignoravão, e lhes convinha ignorar, que o engano, e a mentira erão contrarios ao respeito devido á Divindade. --- Concedo aos Encyclopedistas o que lerão em Tito Livio, que Numa se servio da Religião para civilisar os Romanos. Que se segue daqui? Concluirei acaso, que a Religião he hum invente da Politica ? Rugana se o Filosofismo. He preciso confessar, que a Politica teve sempre, grande interesse em que a Religião ocoupasse o esnirito humano ; . com este freio se sornou o Legislador inviolavel, e inviolaveis suas leis. Quande huma imprudente coragem

.

1:22

<u>.</u>

animasse hum membro da sociedade, e o instigasse a afrontar as ameacas, e as armas dos que lhe são superiores, lembrandose que ha Numes, a quem he presente o justo, e o injusto, se suspenderia em suas desordens. Bayle, apezar de seu reflectido scepticismo, desmente em seu Diccionario a impostura dos Filosofantes que assoalhão, que a Religião fora hum invento dos Reinantes. Merecom .ser registradas aqui as Dalayras deste homem tão acreditado na República dos Filosofos da recente data.-Se o que dizem os impios fosse verdade, como he falsissimo, que não he mais a Religião, que huma pura invenção humana, que os Soberanos estabelecêrão para conservar os póvos debaixo do jugo da obediencia, tambem seria preciso confessar, que os mesmos Principes cahirião primeiro na rede, que tinhão estendido para colher os póvos: porque longe de os fazer a Religião senhores dos vassallos, os tornaria sugeitos ao povo, sendo-lhes preciso não seguir a

Religião, que julgassem melhor, mas a que o povo abraçasse; de outra sorte vacillaria a coroa .--- He verdade, que alguns Legisladores se servirão da Religião como de hum meio poderoso para conduzir os homens segundo as miras de seu particular interesse. A consultação dos Oraculos; a apvellacito aos livros Sibilinos; as interpetracões dos Augures, e dos Aruspices, erão estratagemas inventados para vantagem da República Romana, a 8m de dar pezo com a authoridade Divina as deliberações tomadas sobre a guerra, "ou sobre a paz.' Mas, que pode tido isto provar na cansa do Filosofismo ? Que a Religião fora huma invenção dos homens? Não. Prova sim. que os homens tiverão a astucia de abusar dos principios da Religião para conduzir a seu talante os povos, nos quaes preexistia hum natural sentimento da Religião, pôvos, nos quaes fazia huma forte impressão o temor da Divindade ; e a Politica algumas vezes sobbe abusar desta impressão, que nos co-

rações humanos he tão natural como forte. De tudo isto podemos concluir, que nem Numa Pompilio, nem Minos, nem Lycurgo, nem Scipião Africano, nem outros muitos podião ser os authores do sentimento de Religião na especie humana ; poderião sim com o zelo desta mesma Religião docilizar os homens mais faros, organizar felizmente a sociedade, e tornar formidaveis as Nações. Se o zelo de proteger Religiões quimericas pode subministrar aos Legisladores tanto noder, e tanta gloria sobre as Nações domadas; que não poderião alcançar com o zelo de sustentar, a verdadeira? Ohl quanto são impoliticos os contradictores da Religião ! E com tudo são os mesmos, que accusando a Politica por authora da Religião, são obrigados a confessar, que o sen, timento da Religião tem sustentado, e engrandecido as Repúblicas mais conspicuas, São pois os adeptos do Eilosofismo os inimigos mais feros da, República,, em quanto são os mais desassizados adversarios daquella Religião, que a sustenta.

### VERUADE:

### ' §. XXVII. -

Sendo a Religiam hum instincto da Natureza, he necessário tornalto externo com signaes sensíveis.

· Conhecendo eu que a Religião he fundada sobre as relações essenciaes entre Deos, e o homem, entre o homem, e seus semelhantes, e sobre o instincto da Natureza; conhecendo outrosim, que he no homem huma consequencia natural do amor de si mesmo o honrar quem o protege, e amar quem lhe faz bem : concluo que daqui nasce o culto. e o culto naturalmente externo. Os sentimentos de respeito, de amor, de submissão para com o Ente Supremo não se pódem conservar, nem transfundir, se não por meio de signaes sensiveis. Ou homem, que nasce escravo dos sentidos, e imitador, tem necessidade de licões palpaveis. Todos os Legisladores, todos os P6-

vos conhecerão esta necessidade. Não ha prática alguma de culto externo, que não sirva de instrucção ao homem. 'e que não possa civilizallo mostrando-lhe seus deveres. Esta foi a maxima de todos os tempos, de todos os lugares, de todos os Póvos; Este culto póde ser pervertido pela ignorancia, pelas paizões, pela estupidez; perém nada o póde destruir. Este conceito geral, e constante he o signal mais vivo; de que a Natureza fallára .-- Que importa á sociedade, que por meio do culto preencha o homem seus deveres para com Dees? Por ventura por ser Reheioso será mais apto; e mais disposto a amar, e a ser util a seus semelbantes ?- Tal he a objeccão dos Encyclopedistas, que desprezão o culto externo, "Mas eu pergunto a estes illustradores do genero humano : Hum homem ingrato para com o sen primeiro bemfeitor; hum rebelde a sua Providencia ; hum homena, que por desenfreado amor de liberdade não quer reconhecer huma lei, que

refreia suas paixões ; hum homem imbuido destes principios, e destas maximas, terá hum coração mais sensivel, e jvirtuoso? Se a Religião me ensina, que eu mesmo com os meus semelhantes somos filhos de hum mesmo pai, objectos dos cuidados de huma mesmą. Providencia, não me darà este sentimento huma licão mais insinuante de humanidade, de banaficencia, de união. e de zelo para com osionaros homens ? Não ha prática de Religião, pão, ha dogma revelado, que não encaminhe o homem á prática das virtudes sociaes. Mas se eu considerasse, como quer Morelet, todos os meas semelhantes como outras tantes producções do acaso, como animace, centre os quaes me, constituio ; bum - gego ; destino ; nesta hypothese, considerando-os como Entes, que só se parecem comigo na figura; Entes, não nascidos das mãos de Deos nem assignalados com sua imagem, aos quaes nenhuma affeição me deve ligar, poderia eu por isto experimentar, e sontir em

mim huma mais forte razão de os amar, e de os beneficiar? Não, certamente. Logo, quanto mais religioso for. mais sociavel serei, e tanto mais util serei aos outros. quanto mais fortes forem os vinculos, que a elles me unirem. Feliz o Estado, onde a Moral da Revelação tiver lançado profundas raizes! Segundo esta Moral, considerão-se os homens huma só familia : tem commum o pai, a patria, a herança, e o magisterio; amão-se, e se tornão reciprocamente beneficos; e neste amor, nesta beneficencia, não busção outro testemunho mais do que a Deos, nem querem outra recompensa mais que seu beneplacito. Como poderá o homem desprezar outro homem, se o julga seu igual, e seu irmão ?

T.

130

2

## §. XXVIII.

### Diderot condemna a inutilidade, e despreza a exterioridade do culto : e diz que a oraçam he hum ignorante insulto á immutabilidade de Deos.

Não se canção os Filosofos do tempo de nos dizer, que o Culto he huma ridicula inutilidade. Deos, dizem elles, não tem necessidade dos nossos respeitos, e muito menos de nossos serviços. He evidente que Deos, que póde dar a existencia, e o ser a quem o não tinha, não tem necessidade daquillo que existe. Mas este Deos, que creou o Universo sem que necessitasse do Universo, constituio o homem em estado de ter necessidade delle, e o formou capaz de deveres, fazendo-o racional, sensivel, reconhecido; e por esta razão, sensibilidade, e reconhecimento o fez capaz de aprender os deveres, que o unem a Deos, e o tornou susceptivel de huma religião, que o obriga a seguillo, e a executar estes deveres. Se hum amigo, que me enche de beneficios, e não necessita da minha retribuição, não he indifferente á minha sensibilidade: se não obstante a generosidade de meu bemfeitor, que me dispensa dos signaes da minha gratidão, o meu coração arde em desejos de lh'os manifestar, como poderei eu julgar-me izento dos deveres para com Deos, ainda que Deos não tenha necessidade de mim? Minha indolencia, meu silencio, minha inercia na execução destes deveres me torna cobarde, me punge, e remorde, e até repugna a meu mesmo instincto. Os inimigos do culto externo, depois de se haverem inultimente empenhado em o mostrar inutil, e alheio das vantagens da sociedade, procurão escarnecer huma por huma as suas práticas. A oração, por exemplo, he huma contradicção contínua em que cahe, dizem elles, o devoto com prejuizo da verdadeira idéa da I +

Divindade. Quem 6ra he pouco Filosofo; o que se pede a Deos não se póde conceder, sein inudar a nosso favor a ordern, e a carreira das cousas naturaes. Para Deos nos conceder huma graca he preciso que Deos se mude, e revogue a nossos rogos os decretos já formados desde a Eternidade : he pois huma loucura querer hum Deos versatil a sabor do homem. Para dissipar o escrupulo destes que, com o pretexto de defender a immutabilidade de Deos, querem tirar ás creaturas intelligentes a confianca, o recurso, 'e a invocação do mesmo Deos; he preciso instruillos que Deos, por que he essencialmente bom, e necessariamente immudavel, teve desde os dizs eternos a vontade de escutar as súpplicas dos homens, e esta mesma eterna vontade entra a todos os instantes na ordem da sua Providencia. Logo, Deos não obra sempre milagres, nem contradiz seus eternos decretos, quando quer escutar o homem, que o exora. Quando Deos deo huma lei

geral á Natureza, conheceo ab æterno as particulares circunstancias do homem a cuio servico era creada a Natureza,. e previo desde logo as rogativas, as necessidades, e regulou, ou interrompeo, ou modificou como lhe aprouve as leis: e todos estes accidentes, que aos olhos do homem parecem ser do instante actual, na vontade de Deos existem na ordem eterna. Riem-se os Incredulos, quando o enfermo roga por sua saude; o navegante, para que socegue o temporal; o agricultor, para que as chuvas se derramem propicias em seus campos, ou porque o . Ceo sereno se mostre risonho á maturidade de suas searas. Taes mudanças não pódem acontecer a arbitrio do devoto. A doença, a tempestade, as sêccas, as chuvas, são effeitos necessarios das causas fysicas, cuja carreira, e ordem he immudavel, Mas eu lhes perguntarei, se não he Deos quem preside ás causas fysicas? Se sabem até que ponto a acção immediata de Deos influa nos fenómenos naturaes? A: primeira

verdade he certa, e a devem confessar os mesmos Filosofos. Deos he a causa de todas as cousas; so que elles não sabem, e o que nenhum Filosofo saberá jámais, he até que ponto influe esta causa nos fenómenos da Natureza. Acaso julgão, que Deos depois de haver formado o Mundo o tenha deixado progredir por si só a arbitrio de seu material mecanismo! Os Ceos. e a Terra estão em suas mãos: serve-se da Natureza para que sua Justica triunfe alguma vez dos ímpios, ou para que resplandeca sua Misericordia em beneficio, e soccorro dos bons. Deos póde modificar, sem nós o conhecermos, a acção, com que influe em a Natureza, e póde servir-se de toda a cessacão de intemperie. e de desastres para remunerar a fé de seus servos; e longe de ser isto huma violação da lei imposta á Natureza, entra na carreira ordinaria de sua Providencia. Mas, se Deos deve escutar nossos rogos, he preciso provar, que Deos conhece nossos pensamentos: e quem póde

comprehender, dizem os Novadores, a maneira com que Deos penetra os pensamentos do homem? Este quesito he tão temerario, como ridiculo. Pergunto a estes apologistas da Natureza, como poderião explicar a maneira, porque a imagem de hum objecto pintado na retina do olho póde penetrar até ao cerebro pela sinuosidade do nervo optico? E como possa daqui resultar em nossa alma a idéa do objecto ? Elles sentem esta impressão, e a acreditão, ainda que a não possão comprehender ou explicar. Eu conheco, que a intelligencia Divina he infinita : se Deos póde dar-me tanta intelligencia nas cousas naturaes, não torá elle intelligencia bastante para conhecer meu espirito? Poderei eu conhecer, e entender, sem ser conhecido, e entendido daquelle, que me deo a intelligencia, é o conhecimento ? Eu tenho huma consciencia, que a mim mesmo me falla; e esta me intima huma lei, pela qual aborreço o vicio, e prézo a virtude. Quem escreveo no

135.

136

coração esta lei, não terá huma voz, com que me estimule à sua observancia? Não terá olhos para me ver, e julgar, se eu a transgredir? E se Deos faz em mim escutar a sua voz, não poderei en fazer escutar a minha voz a Deos? Interrogue o homem sua mesma consciencia, e á vista de suas obras injustas, escutará huma voz, que o aterre : a seu pezar sentirá sempre o scelerado o testemunho de hum Juiz invisivel. cujos olhos penetrantissimos não poderá illudir. Desde o momento, em que começa a escutar esta voz. se lhe torna inutil o perguntar, e mui vão o saber como talvez se dirija, e se conduza. Se Deos falla ao coração, Deos dirige o coração.

### VERDADE. §. XXIX.

Nam se póde condemnar o cuito externo, sem despojar o homem da liberdade da Natureza, e sem defraudar a sociedade da maior vantagem.

Declama-se contra o culto público como supersticioso; e o que mais admira he escutar esta linguagem a quem se inculca Religioso, e Filosofo, porque admitte a existencia de Deos, e se lhe reconhece devedor de sua propria existencia. Basta ser justo, dizem estes á crédula simplicidade dos idiotas; e para dar valor á sua maxima, e cobrir sua Religião com o véo da justiça, ostentão zelo de humanidade; compaixão á vista das miserias estranhas; liberalidade em as soccorrer; escrupulo de offender, e fazer damno aos direitos alheios. Com esta superficial justiça inteiramente humana, e muitas vezes apparente em público, e fugitiva em segredo, julgão licito banir toda a prática exterior de Religião. O reconhecimento, o amor, o respeito, que o homem deve a Deos, são fecundos em affectos, e accendem na creatura por natural instincto os desejos de os manifestar. Estes affectos ou sentimentos religiosos são absolutamente por si hum vinculo de sociedade. Por elles se confirma o homem no amor de seus semelhantes: na fidelidade dos contratos: no soccorro dos indigentes; na submissão ás leis: no respeito ás authoridades. Como se poderião communicar estes sentimentos religiosos, como se perpetuarião, se não fossem excitados, e mantidos por meio de signaes externos? A Religião he imprescriptivel por hum dictame da Natureza, e inalienavel do bem da sociedade. Nós vemos. que os mesmos inimigos da Religião, quando querem segurar-se da fidelidade, e da veracidade de hum homem, exigem delle hum testemunho público de Religião com hum dos mais tremendos actos da mesma

Religião, qual he o juramento. Isto prova, que a Religião, que he só do coração, não he attendida, nem acreditada, pois dominados de incredulidade querem desterrar d'entre os homens o culto externo; e quando se trata de seu privativo interesse, querem o signal externo da Religião. Se ella he tão necessaria á sociedade, como se poderá manter a Religião a beneficio da sociedade, sem os signaes sensiveis, que a fomentão, e manifestão ? Não se póde duvidar, que os pensamentos, e os affectos do homem dependem do ministerio dos sentidos: e por isto tem necessidade de signaes sensiveis para excitar a sua alma. Tire-se o culto exterior, a Religião do coração será languida. e ineficaz : e então a sociedade, ou pouca, ou nenhuma vantagem poderá tirar da Religião.

Os sentimentos religiosos de gratidão, e de amor são muito férvidos a respeito do seu objecto para se encarcerarem, e encerrarem dentro do coração humano. Todos

os homens os manifestárão sempre em todos os tempos com a voz, e com santificantes ceremonias, e estes signaes sensiveis despertárão sempre, e propagárão a Religião. Altares, imagens, trofeos, emblemas, e todos os signaes memorativos de Religião, são os modos naturaes, com que desde a infaneia do Mundo se explicou o instincto religioso. Os nossos Filosofantes querem abolir estes signaes, reduzindo o genero humano á pura espiritualidade. Quanto são impoliticos! Abandonando a linguagem dos signaes, que fallão á imaginação, se perde o mais energico idioma. A impressão da palavra he sempre debil: Falla-se ao coração pelos olhos muito melhor que pelos ouvidos: dizia Rousseau em hum daquelles accessos da razão, que fazia emmudecer a voz do Filosofismo. Lembra-se do que nos dizem as Escripturas do Poço do juramento, do antigo Carvalho de Mambre, do Monte do testemunho, e de outros lugares, accrescentando : - São estes monumentos

grosseiros; mas não deixão de ser monumentos augustos da santidade dos contratos: ninguem se arriscaria a attentar com mão ímpia contra estes monumentos. A Fé em homens estava mais segura com a fianca destes testemunhos mudos, do que está no dia de hoje com todo o vão rigor das leis .-- Esta maxima devia ter valor entre os Filosofantes. Se hum público signal torna a fé segura na sociedade, são impoliticos os que escarnecem a exterioridade do culto, e se mostrão contrarios ao bem da sociedade, querendo-o abolir. Se a Religião he huma verdade, he tambem necessario que se sustente com signaes sensiveis. Se a Religião he util, he do interesse da sociedade sustentalla com signaes externos,

142

### §. XXX.

O costume universal dos Governos offerece a prova de huma necessaria exterioridade, que dé a conhecer a adhesam dos subditos.

Em todas as Historias vemos o ciume sagaz, e próvido dos Governos em estabelecer significantes emblemas para adornar as bandeiras, que devem servir de guia a seus exercitos. Com venerandos symbolos se marcão ou sellão as cartas patentes. Determinão-se as Togas aos Magistrados, e os uniformes tanto aos funccionarios públicos, como aos soldados defensores da Patra. Cada individuo do povo, ou com voluntario zelo, ou por obediencia ás leis, toma o signal, ou distinctivo, que o declare sugeito, e affeiçoado a seu governo, para que o sentimento interior se manifeste por signaes públicos, e patentes. Estas demonstrações não forão instituidas, nem determinadas pelas leis, se não para augmentar a energia daquelle sagrado patriotismo, que deve animar os vassallos, e os filhos da Pa-Julgou-se sempre fatal a omissão tria. destes ritos públicos. Pouco a pouco se afrôxa, e debilita a idéa do patriotismo, e sem estes signaes muitos se tornarião suspeitos ou de palliada aversão, ou de vil indifferenca. Ora. estes meios, que se julgão necessarios para avivar o amor da Patria, provão, que o culto público he necessario para avivar o amor da Religião. Se a Religião, e o amor da Patria são indivisiveis, e inseparaveis por confissão dos mesmos Filosofos, e fórmão o unico vinculo, com que se soccorrem reciprocamente, repito, que se ha funcções, convites, emblemas para reunir os homens, e lembrar-lhes o affecto, que devem á sociedade, deve tambem haver ritos, figuras, e actos públicos para lembrar os deveres, e reunir os animos na Religião. O Filosofo assisado não

144

deixará de convir, que todos os dogmas da Religião tem huma connexão essencial com a pureza dos costumes; logo, o culto externo sempre he relativo ao dogma, e á expressão que deve influir por necessaria consequencia na ordem pública, no repouso da sociedade, porque concorre para a pureza dos costumes. Á vista destas verdades, por si mesmas demonstradas, eu posso dizer, que quem se atreveo a desprezar, e a querer abolir o culto exterior, he inimigo da ordem pública, e opposto aos bens, e ao repouso da sociedade.

### Ş. XXXI.

Se a exterioridade do Culto occasionou divisoens na sociedade, he culpa da superstigam ateada pelas paizoens dos homens.

Quem abusou da Religião cahio no erro, na superstição, e no fanatismo; isto he innegavel : e pelo mesmo motivo que, quem abusou do Poder Legislativo ideou leis perniciosas: quem abuson da Moral fez nascer os delictos; quem abusou da authoridade fez nascer o despotismo ; tambem quem abusou da razão fez nascer os erros no Mundo. Isto quer dizer, que as paixões humanas. as quaes abusão de tudo, maculárão muitas vezes as cousas mais santas : não se deve pois criminar a Religião por causa da malicia dos que della abusárão. assim como não póde, e nem se deve chamar funesto o Poder Legislativo, porque houve leis injustas; nem oppressiva a authoridade, porque tem sido a fonte de muitas injusticas; nem se devem chamar perniciosas a Religião, e a Moral, porque com a primeira se tem authorisado delictos. e com a segunda se tem canonisado alguns erros. Para usarmos bem da razão devemos: dizer, que Deos author. e objecto da Religião em o homem, para impedir que elle convertesse em damno proprio o que lhe

145 .

146

devia uroduzir felicidade, assim como ensinou desde o momento da creação os dogmas, da mesma maneira eninou o enito. com que os homens o devião honrar. He cousa perigosa deinar huma instrucção tão importante nas mãos dos caprichos, e da imaginação dos homens. Deos inspirou os sacrificios, offertas, orações, e ceremonias, que podião desde os primeiros pais ir progressivamente perpetuando a memoria da creação, da Providencia, e da vida futura, Esta instrucção era hum deposito, que devia ir passando de geração em geração, e os pais a deviso transmittir a seus filhos por huma tradição constante. Os antigos Patriarcas do povo de Deos mais proximos á fonte desta instrucção, erão os Doutores, e os Sácerdotes de suas familias. Quando se comecárão a desprezar suas lições, os homens por soberba começárão de se levantar em authores da Religião; e separando-se do verdadeiro culto, transmittirão a seus netueniabulas, e erros. Eisequi a origem de tantos cultos supersticiosos. Ag paixões humanas gerárão a idolatria. O vicio procurou em todos os tempos constituir-se dominador do coração humano. O homem, por amor proprio, se adulou a si mesmo, nem amou o desengano quando vio, que o desengano prejudicava suas paixões : abusou da natural idéa da Religião para divinisar o vicio, tributando incensos, victimas, e votos aos que tinhão sido mais viciosos. Daqui nascêrão os Cultos extravagantes, obscenos, e inhumanos; que taes devião ser para representarem a idéa da louca Divindade, a quem se referião, e que o homem desassisado se figurava : daquí nasceo o mercenario Sacerdocio, e comico, que os inimigos da Religião expôem muitas vezes em scena com o iniquo intento de confandir o falso com o verdadeiro, e com o desejo de fazer recahir o desprezo, e mofa, que merecem os sectarios das superstições humanas, contra os Ministros da Religiño revelada.

J \*

148

### §. XXXII.

### Ha hum Culto revelado, que tem em si os signaes de huma constante immutabilidade.

O povo, que nós conhecemos depositario da Revelação. e que póde mostrar seu culto immediatamente revelado por Deos, transmittio sempre com fidelidade a seus descendentes os dogmas, e os ritos, que tinha aprendido de Deos. Os cultos das outras nações trazião em si o caracter, ou sello dos vicios, e das paixões nacionaes A impostura ou a Politica accommodava os actos da Religião ao vicio do paiz, á natureza do clima, e ás circunstancias dos governos. Mas o rito dos antigos Patriarcas era superior a todos os respeitos humanos. Fosse qual fosse a maneira do governo do povo Hebreo, ou vivesse pacifico em a Palestina, ou escravo no Egypto, ou em Ba-



bylonia, sempre contrario a' seus vicios. sempre constante em todo o tempo entre os desastres, e a corrupção universal, se mantinha invariavel em seu culto. Não se altepavão os dogmas; não se variavão os ritos: não se perdião, nem adulteravão os Codices. Este prodigio de Providencia prova, que a sua Religião não era dos homens, mas de Deos. De que presta accusar a Religião de quiméras, e assoalhalla como fonte de contradiccões, e disparates, tornando-a desprezivel ao juizo da razão! Houve muitos, e diversos cultos; mas comecárão em os homens, mudárão-se com as circunstancias, ou já acabárão com a mudanca dos Governos.

Tiverão seu culto os Chins, os Indios, os Egypcios, os Gregos, e os Romanos; e que vestigios nos restão destes cultos ? O tempo desmente as invenções dos homens. Houve hum só culto, que começou com o primeiro homem, proseguio em todos os seculos, e em todas as gerações de hum

150

povo, que mostrou haver recebido este culto das mãos do mesmo Deos. Este Culto dado ao Summo Creador do Ceo. e da Terra, não faltou jámais; e he este o verdadeiro Culto. Reconhecamos nelle a unica, e verdadeira Religião, que he a revelada; todo o ontro culto he falso; todo o outro rito he falso, e supersticioso; todo o outro dogma he ideal. Nada póde o tempo contra as obras de Deos. As vicissitudes. os desastres, as guerras, a corrupção geral do genero humano, não poderão destruir este culto; eis-aqui o signal de que não procedêra de invenção humana, mas que descêra immediatamente do seio da Divina Revelação.

## VERDAÐE,

S. XXXIII.

### Hum culto, que nam he revelado por Deos, nem obriga, nem liga os homens.

Apraz-me o sentimento de Pythagoras com o dos antigos Filosofos Platão, e Socrates, os quaes reconhecêrão a necessidade da Authoridade Divina para fundar huma Religião. O homem, dizem elles, deve reconhecer na Religião o seu primeiro dever, e só da Religião póde aprender a maneira de agradar a Deos. Nem poderia o homem viver certo de que agradava a Deos, se não fosse instruido, e ensinado pela sua mesma palavra. Se hum Theologo Catholico exposesse, e declarasse hum tal sentimento, mereceria, sem dúvida, a indigna, cão Filosofica : e com tudo, o Filosofo se aquieta quando ouve huma verdade Filosofica, e serve-se della como de hum monumento. Qucamos a lingoagem da escola de

152

Pythagoras : - He cousa evidente, que o homem deve fazer o que agrada a Deos; mas o homem não póde conhecer o modo. se o não aprender do mesmo Deos ( ou dos Genios ), sendo illustrado com hum lume sobrenatural.- Esta verdade ainda se torna mais clara com os factos. Que poderão os homens, sustentados com a razão, idear a respeito da Religião, e da Moral? Apenas. folheando a Historia, se chega áquella epoca, em que na divisão das primeiras gentes se apartárão os homens daquella estrada, em que os conservava a Tradicão, e a Revelação. Então se encontra o culto exterior contaminado com tudo quanto lhes podia suggerir hum extravagante alvedrio, ou hum entendimento caprichoso. Mudárão-se as cousas de tal maneira, que em lugar da unica, e vérdadeira Divindade se constituírão vis creaturas; e aos ritos santos, que devião ser os signaes de hum coração devoto, e innocente, succedêrão acções barbaras, grosseiras, e crueis; e as maiores

torpezas comecárão a encobrir o segredo de seus mysterios : as ceremonias se limitárão a observações ridiculas, e chegou o falso zelo de devoção a banhar os altares de sangue humano. Causárão sempre horror os sacrificios dos Carthaginezes, feitos em honra de Saturno. As mesmas mãis offerecião com as proprias mãos os innocentes filhos Suffocavão o choro dos tenros meninos, para que não fosse lacrimoso o sacrificio, e menos digna a hostia do Nume, a quem era offerecida; e lançando-os na pyra os fazião consumir das ardentes chammas, esperando que se levantasse o fumo em honra daquella infame, e detestavel Divindade.

Estes ritos erão conhecidos supersticiosos, e de pura invehção humana pelos mesmos Filosofos. Certamente não foi sincera a devoção de Socrates para com Esculapio, quando morrendo mandou, que se lhe offerecesse o sacrificio de hum gallo; nem Cicero se persuadia da verdade divinatoria

dos Augures, quando entrou no seu Collegio: estes, e outros Filosofos tinhão a prudencia de se uniformar á Religião do paiz, e ensinavão que não era licito escarnecella, e desacreditalla. He preciso crer nos deoses, dizia Platão, para obedecer ás leis ; mas não se devem ensinar suas fabulas aos mancebos para los não excitar ao delicto. Os. inquietos pensadores dos nossos tempos adoptão o systema de educar a mocidade sem lhes fallar de Religião, temendo, dizem elles, que as maximas de doutrina Evangeliga não os possão reprimir tanto que cheguem a ponto de não poderem executar grandes, e heroicas emprezas. O pouco que os antigos Filosofos estavão persuadidos da Religião, que a sua Patria adoptava, he bastante para provar, que o verdadeiro culto he só aquelle, que he prescripto por Deos, e não ideado pelos homens. O grande Tullio dizia : - Que a razão he enferma, e que apenas nos concede languidos vislumbres para discernir a verdade, e nós

extinguimos estes mesmos froxos vislumbres nor meio de opiniões falsas, costumes depravados, até ao ponto de deixarmos que a mesma luz natural se desvaneca.- Jamblico, que era hum Filosofo Pythagorico, depois de haver ensinado, que se não póde convenientemente fallar dos Deoses, se estes primeiro nos não instruirem, termina o discurso dirigindo a Deos esta rogativa : --Ah! dissipai, Senhor, esta nevoa, que ofusca os olhos de nosso entendimento : para que, como diz Homero, possamos conhecer a Duos, e conhecer o homem.- Platão francamente affirma, que convem esperar que alguem nos venha instruir do modo. com que nos devemos comportar a respeito de Deos, e a respeito dos homens. E, em outro lugar, quer, que se consulte o oraculo sobre tudo o que respeita os sacrificios, e o culto dos Deoses. : - Nós não podemos conhecer cousa alguma sobrenatural; o que podemos fazer he seguir exactamente as decisões dos Oraculos - O mesmo

156

Plutarco, dando principio a seu Tratado sobre Isis, e Osiris, diz, que he cousa diena do homem sensato supplicar aos Deoses todos os bens, e sobre tudo pedir-lhes o conhecimento de sua mesma Divindade ; porque o entendimento humano não he capaz deste conhecimento, o qual he o maior presente, que os mortaes pódem receber dos Daqui podemos concluir, que cs Ceos. mesmos Filosofos do Paganismo exigião hum lume sobrenatural, com que o homem se podesse instruir nas mais sublimes verdades : que a razão por si só não tinha forcas bastantes, e que o capricho humano não se devia fingir hum culto com que adorasse, e offerecesse sacrificios á Divinda-O hom tom da moderna Filosofia desdø terra as idéas sobrenaturaes. e se contenta com as proprias luzes, para não enfastiar os homens com os remorsos, nem impôr lrum freio, ou lei importuna, que reprima as desordenadas paixões.

· 1.

### VERDADE. 157 §. XXXIV.

### A Moral nam póde ser o dictame da razam só: deve ser huma emanaçam divina de principios immulaveis.

Ponhamos de parte hum momento o que respeita ao verdadeiro culto; baste por ora ter visto como os mais famosos Filosofos da Antiguidade hajão reconhecido como indispensavel huma luz celeste, e sobrenatural para instruir os homens; tratemos unicamente da Moral. A razão, que os modernos Filosofos tanto exaltão, como fonte inexhausta da verdade, chegando a dizer. que ella só basta para fazer os homens sabios, e conduzillos pelos caminhos da virtude; esta razão, digo eu, despojada da Revelação, de quão funestos, e erroneos principios tem sido fecunda matriz? O que conhece a Historia das nações, o que leo os decantados Codices da Moral, publica-

158

dos pelos mais célèbres mestres da antiga Filosofia. com facilidade se convence. que he mui debil a razão humana. e incapaz de conduzir o homem ao perfeito lume da verdade. Os antigos Legisladores, que conhecêrão que o homem author das leis póde errar, e que os outros homens, que lhes devem obedecer, são mui faceis em desconfiar de sua idoneidade, lembrarão-se de corroborar, e sanccionar suas leis com alguma idéa de emanação divina. Para lhes dar o credito de justas, de sábias, de conformes á recta razão, ideárão fazellas derivar dos Numes. Minos se gloriava de haver recebido suas leis do proprio Jove; Numa da boca da Nynfa Egeria; Solon, e Lycurgo se dizião instruidos pelo proprio Apollo. Este facto prova, que o sentimento commum dos homens he não prestar respeito, e obediencia ás leis, quando são dictadas pelo arbitrio humano, e que as não julga justas, se não forem conformes aos principios da lei Divina; e que unicamente

a voz de Deos póde preservar a lei do erro. e da injustica. A lei da Natureza existe escripta no coração do homem, diz o Filosofo, e não tem necessidade de soccorro algum Divino para ser justo, para ser sabio, e para não errar. Mas eu respondo, que assim como vem de Deos o dictame da lei natural, não se póde negar, que o sentimento de nossa consciencia, que se inclina á virtude, e que abomina, e detesta o vicio, não se derive de hum lume eterno; daqui nasce, que supposta em hum Filosofo tanta virtude, que com ella possa reprimir todas as paixões para escutar a lei natural, sempre se deve dizer, que o homem está obrigado a Deos por justica. Mas digão-me quaes fossem os mais célebres Legisladores da antiguidade, e os mais decantados mestres da Moral, que não hajão cahido em muito grosseiros erros de principios, é de maximas! Burigni, depois de haver investigado com muita sagacidade, e destreza nos escriptos dos Filoso-

160

fos tudo o que tem dito de bom sobre o dogma, e moral, termina confessando, que não houve huma só escola de Filosofos, que não sustentasse consideraveis erros, e que não existíra hum só entre tão decantados sabios a quem se não possão exprobrar vicios essenciaes. Todos estes grandes homens escutarião, sem dúvida, a lei da Natureza, e o interior dictame da consciencia; e com tudo errárão. Logo, o homem appellando unicamente á lei natural, não conhece bastantemente, nem entende a verdade. Será pois o erro inevitavel? Hum Deos sapientissimo, essencialmente verdadadeiro, e bom, deixará que o homem se reduza a tão misera condição? Não se póde crer. Do que tenho dito se conclue, que he indispensavel huma luz sobrenatural, que ajude a fraqueza humana; que Deos não negára esta luz; que a sua Providencia não podia permittir, que o homem permanecesse envolto em tão espessas, sombras.

O homem na Revelação conhece a sua

insufficiencia, e volvendo-se ao que he hus verdadeira, e que illumina todo a homena, que vem ao Mando, sente, que a vos de Deos he huma chamma para seu coração, e hum facho accezo diante dos seus olhos, a de seus passos.

S. XXXV.

. . . . . . . . .

· . .

· · · · · · · ·

Exposm-saros erros em que cahiram os mestres da Maral, que nam conhecéram os dictamos eternos, e re-

The contractor

Bolingbrocke, acerrime Deista, he obrigado a confessar : — Que a lei natural fora alterada, :/e enfraqueoida em todos os tempos, e em todos es paizes por huma multidão de leis absurdas, e contratitorias, e por ebstumes viciosos, os quaes, aiada que independentes das leis, conservavão a meşma força. As leis, e os costumes inventados pela extravagancia humana formão hu-

 $\mathbf{L}$ 

162

ma densa nevoa, que envolvendo por todos os lados a lei natural; a roubão aos olhos. Rasgão alguns raios, rasgão, e dividem a sombra; mas apenas derramão ham languido, e incerto vislumbre, que os olhos mais penetrantes não pódem distinguir. Huma Moral pois, que se não deriva da lei natural, daquella lei intimada por Deos ao homem por meio da consciencia, e do interno sentimento, nem sustentada por promessas, ou ameacas, nada mais he que huma especulação apparatosa, sem fundamento, sem saneção, sem authoridade, que não póde impôr ao homem, nem obrigação, nem dever algum. Tal foi a Moral dictada por quasi todos os Filosofos. Não considerarei como Filosofos, e Moralistas os Pirronicos, e os Scepticos, que prégavão a indimerenca de todas as cousas, e até a incerteza da mesma moral. e de todas as sciencias; doutrina, que destroe a virtude. e os deveres do homem desde os alicerces. Não considerarei como Filosofo a Epicuro,

que fazia consistir o Summo bem no prazer, e que confundia o justo com o util. Epicaro era ham corruptor, não era ham Moralista. Não posso constituir em o numero dos Filosofos os Cynicos, desprezadores da decencia; chegavão a chamar virtude a impudencia; nem se póde imaginar hum inimigo mais insensato da Moral, do que hum Filosofo Cynico. Platão foi grande Filosofo; mas parece que não reconheceo o direito das gentes em não prohibir aos Gregos que se destruissem mutuamente, fazendo-se escraves, e reduzindo a cinzas. as proprias habitações ; isto mesmo lhes permittio, que praticassem com os barbaros. E acaso deixavão de ser homens por serem barbaros? Dispensa as mulheres de todas as leis da pudicicia, e quer que sejão communs; só chama illicito o inceste entre pais, e filhos; permitte, que se dê a morte a filhos, que nascessem de hum commercio vergonhoso. Aristoteles constitue a rapina. e o assassinio em o numero das differentes L \*

#### VBRDADE.

164

especies de caça, e chama fraqueza á mansidão. Outros louvão a licenca estabelecida por Lycurgo em Esparta ; houve Filosofos, que não conhecêrão a santidade do matrimonio, e que approvárão o mister das meretrizes. Tambem Cicero, fallando em público, instificou, ou escusou ao menos esta libertingen. Mas lancemos hum véo por eima destes horrores. Salve-se a justa estimação de homens tão grandes, que tainda mesmo em materia de Religião, e de Moral disserão cousas admiraveis, e sublimes. A origem ou causa de seus erros foi haverem seguido os unicos caminhos da razão, sugeira, a ser obscurecida on pela vaidade, on pelo furor dos systemas, ou pelo espirito de contradicção, . ou pela corrupção funesta do coração humano. Estes motivos ainda subsistem, e são os que em nossos dias obscurecem a rasão de tantos, que tem estabelecido, e promadado planos, de huma moral arbitraria.... . 1

Estes meanos Eilosofos antigos, do que

fallamos, reconhecêrão a necessidade de huma Revelação, quando disserão, que erão muito escanas as hires da razão natural, e mui necessaria a voz dos Numes para conduzir o homem á verdade ; confessando o mesmo Cicero, que não ha espirito tão penetrante. que possa por si mesmo descobrir as cousas sublimes, e sobrenaturaes, Com tudo isto. jámais quizerão saber os Filosofos antigos; se haveria alguma Revelação, donde havia precedido, e se era verdadeira, Que estranho paradoxo! Aquelles, que nascêrão para a luz, querem antes as trévas, e se esforção com os froxos vislumbres de sua razão por se subtrahirem ao luminoso clarito da verdade! Este he o major erro des Filosofos modernos!

A set of the set of

### §. XXXVI.

Existe hum unico Codice conhecido do Mundo, que contém os principios inspirados da Religiam.

> e moral dos homens:

Bu posso dizer, que muitas nações conhecêrão livros, que se veneravão como depositos sagrados de verdades divinamente inspiradas. Os Egypcios os conservavão, os Chins os mostravão, e os Arabes os citão ainda hoje. Estes livros se perdêrão, e apenas se conserva delles huma confusa lembrança nas antigas Historias. São celebres os livros, a que os Romanos chamavão sagrados; livros, que Numa Pompilio sepultára em huma urna de pedra ao pé do monte Janiculo. Tito Livio conta quatorze, sete dos quaes erão escriptos no idioma Latino, e tratavão dos direitos Pontificaes; os outros escriptos em Grego continhão

preceitos, ou licões de Filosofia. Estes livros, que forão achados mais de quinhentos annos depois da morte de seu author, que se crê inspirado pela Nynfa Egeria, forão lancados ás chammas por ordem do Senado. Deixárão pois os Romanos perecer os livros Sibylinos, tidos em tanto temno entre elles como Profeticos, nos quaes estavão escriptos, segundo elles dizião, os Decretos dos Deoses immortaes a respeito do seu Imperio, sem que com tudo houvessem mostrado ao público, não digo eu, hum só volume, mas nem bum só oraculo. Os Hebreos forão os unicos entre todos os póvos, que tanto mais veneravão as santas escripturas, quanto mais erão conhecidas do Mundo. São os Hebreos o unico povo que conservou os primeiros monumentos de sua Religião, ainda que estes monumentos estivessem cheios, como estão, dos testemunhos de sua infidelidade, e de seus antepassados : e ainda no dia de hoje este mesmo povo permanece na Terra para pu-

172

vada por mais de oito seculos e meio. Pereceo pois o original de Móvsés na conflagração do Templo : mas entre tanto huma quantidade innúmeravel de exemplares, e exemplares de toda a authenticidade. se havia 'espaihado pelas mãos dos Judeos, até divididos. é dispersos entre as outras na-Nabuco não fez guerra a Religião, eões. como sabemos, e por isto, depois do cativeivo de setente annos : devis: existir dentro, e fora da:Jadéa hum numero prodigioso de exemplates extrahidos por cópia de mesmo original de Movsés. E se no meio destes i desa stres do cativeiro se honvesse introduzido alteração em alcum exemplar du novo, 'ou antigo,' facilmente se podia remediar pela grande Synagoga, que se juntara depois da reedificação do Templo de Jerusalem :-porque juntando principalmente por meio de Esdras os exemplares de mais conhecida antiguidade, limitou, e corrigio todas aquellas variantes, què nos outros exemplares se poderião ter introduzido. Isto masmo praticou a Synagoga a respeito dos outros livros divinamente inspirados.

Este Codice, sampre venerado pela nação como hum dom descido do Ceo, e por elle guardado com summo zelo, e providencia, era hum objecto de altissima estimação até para as nações estraphas. Eis-aqui porque se fizerão tantas versões em tão diversas linguas. Entre todas será sempre celebrada, e tida em grande estima por sua authoridade a que se fez, a instancias de Ptolomeo Filadelfo. Todos sabem que este poderoso Monarca julgen não dar o ultima lustre á sua immensa Bibliotheca, se a não enriquecesse com huma versão dos sagrados, Codioes. Pedio para este effeito ao Summo Sacardote, Eleázaro huma deputacap de homons, que além da lingua patria possuissem com perfeição a Graga para concluir a grande obra. Escolheo Eleázaro como convinha á sua mesma authoridade, e á grandeza do Monarca., Forão determinados

es homens mais doutos da nação, o campris-se a obra com toda a attenção, e probidade. Assim o dispôs a Divina Providencia; porque avisinhando-se á época feliz, em que a luz da Revelação se devia derramar pelo Universo, os livros, que annunciavão hum tão grande acontecimento, se achassem não só nas mãos dos Judeos, mas nas mãos dos mesmos Gentios, e sempre em o maximo gráo de authenticidade. He certe, que no tempo dos Macabeos toda a Judéa se vio revolta, e inundada de desgraças. Antioco foi hum assolador, e todos os seus impetøs se dirigião contra a Religião, que desejou arrancar pela raiz; mas forão vãos, e infructuosos todos os esforços deste Idolatra. Queimou, he verdade, quantos livros sagrados pode encontrar: mas quantos Judeos, a' fim de se subtrahirem à furiosa tempestade, e de conservarem para si, e seus proprios filhos a Religião de seus pais, fugindo para os montes, e para as cavernas, levárão comsigo, como

seu unico remedio e confortoz os sagrados livrost Além dos Codices dos Judeos refugiados nos montes, e nas cavernas da terra. evitárão o foror de Antioco todos aquelles, que fora da Judéa estavão em BOder das outras dez Tribus, e permaneceo ignalmente intacta a famosa versão, que se havia feito no tempo de Ptolomeo Filadelfo, que commummente se chama a versão dos Setenta. Quando se acabou a perseguicão de Antioco, se fez por mandado de Judas Macabeo aquelle mesmo reconhecimento, e confrontação dos Livros sagrados, que se havia feito pela grande Synagoga, quando se reedificára o Templo : este reconhecimento se fazis; como nos attesta José Hebreo, denois que a Nação se livrava de algum grande desastre, ou cativeiro. Desde a época desgraçada de Antioco, até á promulgação do Evangelho, não passárão os Hebreos por transe algum, que podesse constituir em perigo a authenticidade, e genuinidade dos sagrados livros. Eis-aqui

#### VERDADE,

pois, até pelos factos da Historia, demonstrada a sutcessão dos Livros divinos, e a progressiva conservação de sua legitimidade defendida de todas as vicissitudes humanas. Eis-aqui o Pentathenco com todos os entros Codices obrigando ás mãos dos Christãos com a mesma integridade, com que, havião...sihido das mãos de seu author Moysés, Queujdado, que os Christãos tiverão sompre ou conservar sont akeração estes: livres, não; foi menos escrupulaso que o dos Hobreos. He tal esta integridade, que sendo os Judeos irreconciliareis inimicos dos Christäpa, numeros podérão arguir de falta de boa fé nesta materia ; e se descobristem a mais pequena frande, não deinarião de a publicar, je até exagevar no meie do Mundo. 12 12 14 10

Be a set of the set

### VERDADE. 5. XXXVII.

277

He conhecida a divindade, e identidade do Codice da Revelaçam. Seus oraculos se devom escutar, e seguir.

Dissipar-se-hão com o que acima dige todas as duvidas dos Encyclopedistas ? Até com as provas da verdade humana se mostra a anthenticidade, e identidade dos sagradas Codices, que são o venerando deposito da Revelação. Huma altissima Providencia, ainda mesmo sem milagres, fez chegar ás possas mãos a sua palavra, para que a razão humana se convencesse que he a meama, que em todos os seculos feiacreditada, seguida, e venerada. Digão os Encyclopedistas, qual seja o povo, que possa produzir hum mais antigo, mais prodigioso, e mais constante monumento de Religião?. Confesso a verdade, que a qualquer homem erudito deve parecer tediosa a repeti-

M

da legenda de taes demonstrações; porém mais importuna, e temeraria lhe deverá parecer a sempre repetida cantilena das antigas objeccões, que nunca sufartão de transcrever, e produzir os que se dizein zeladores do bom siso. São sempre levados do astuto desejo de as manifestar aos olhos dos emplices para se fazerem admirar, e ter em conta de creadores de novas dávidas, e semeadores de descobertos paradoxos para excitarem em cabeças imperitas a desconfianca, e o descredito da Religião. Posso pois concluir, que unicamente com o lume da razão humana conhecêrão os Sabios, que era necessaria huma Revolação para reconhecer com que culto se devia honrar a Divindade, e porque principios se devião dirigir as operações humanas para se estabelecer hum systema de Moral justo, e seguro. Os monumentos desta Revelação existem.se são indubitaveis em materia de ver-Se as humanas vicissitudes dada historica. et não podérão destrair, nem-morme alte-

\_\_\_\_\_

rar, nisto descobrimos com evidencia huma sobre-humana authoridade. Por estes mon amentos, de Revelação conhecemos huma Divindade, de quem tem principio, e conservação o Universo; de quem o homem provém, de quem depende, e por quem he sustentado, e dirigido; de quem recebe beneficios, e por quem he punido, quando he culpado. Por estes monumentos da Revelação se aprendem os dogmas, e a moral. Por elles se dirigem nossos actos de hum culto interior, e exterior protestadores de servidão, de amor, e reconhecimento ao Ente Supremo. Quem se aparta destes dictames, quens levanta hum altar, hum culto, ou ensina ontros dogmas, e ontra moral, este he verdadeiramente supersticioso, fanatico, e Religionario. Quem não segue: professa, e crè o que sempre foi seguido, professado, e crido, he réo de divisão; he autor de partido; perturba a unidade, a ordem, e a tranquillidade. Ora, se em huma sociedade, por confissão dos mais sa-

M \*

• 1

bios Filosofos, he necessario hum só culto; se o culto público, e igual, he hum vinculo potentissimo para unir os membros da sociedade. e fazellos conspirar nas mesmas maximas; se por este laço de Beligião, em todos igual, naste o sentimento, que nos obriga a considerarmo-nos a nós mesmos ém os outros. e reconhecermios a vausa de cada hum como a causa de todos y por taes virtudes, admittidas pelos malores Politicos, e mais imparciaes Filosofos, eu posso dizer, que não merocerá o nome nem de bom Politico, nem de verdadeiro Filosofe o que não amer, nem respeitar o Christianismo, nem sentir interesse em o proteger. e sustentar. Decida o bom siso destas verdades, já que não reconhecem outro Tribunal os Filosofantes do tempo.

# VERBADE.

### 5. XXXVIII.

Os inimigos da Revelaçam devem confessar, que tudo o que se tem escripto mais assisado se aprendêra no seio da Religiam.

O que desacredita o precioso deposito dos sagrados livros, que contém a Religião, e a moral revelada, corrobora as antigas blasfemias já desmentidas pela evidencia; isto he, que a razão humana he huma fonteinexhausta de todos os bens; que he huma emanação de Deos; e que, seguindo esta razão, he absolutamente impossivel cahir em erro: que a mesma ratão ensina todas as virtudes, e que toda a humana felicidade pende de seus dictames. Mas eu tenho manifestado os grandes erros que em Refigião, e moral professárão os mais profundos especuladores da razão humana. Se esta fosse huma huz infallivel; que por si so

felicita os homens, serião iguaes para todos, e em todos os homens os seus dictames. e depois de tantos seculos ter-se-hia formado só com a razão hum Codigo constante, universal, dos deveres do homem para com Deos, para comsigo mesmo, e para com os outros homens; isto só se eumprio exactamente com a Revelação. Mas se os nossos Filosofos souberão descobrir. e demonstrar só com a laz da razão. verdades naturaes relativas á Moral, e á Religião, verdades taes, que pela sua summa coherencia com os pricipios do raciocinio humano tem merocido que se perpetasse entre os homens o set consenso. tambem he preciso dizer. que a Revelação fora a primeira tocha que gniára o raciocinio humano ao conhecimento da verdade. Todos os Filosofos, tanto os destes ultimos tempos, como os dos mais remptos, tem escrito admiraveis cousas, sapientissimas maximas, solidos principios; e ainda que não confessem. que os hajão aprendido no

seio da Religião, em que forão educados, e que depois abandonárão, ao menos não pódem negar que se derivárão do conhecimento historico da Religião que conhecêrão, e que não professárão. O célebre Locke, em seu Christianismo rasoavel, se ri destes achadores de verdades, que sem soccorro da Revelação espaihão entre os homens. fallando de Religiño, e de justica natural dictada pelo puro sentimento da Naturesa: Aquelle, diz Locke, que dá passos per longos caminhos, se applaude da propria robustez, que em breve tempo póde correr tão longas vias, e attribue toda a causa de sua sceleridade ús forças de seu temperamento; mas não se lembra das fadigas daquelles que cortárão, e rossárão os bosques; seccárão, ou enxugárão as lagôas ; lancárão as pontes, e abrirão as estradas : sem isto cançaria n'hum instante sem poder andar em muito tempo breve caminho. Ha muitas cousas, cuia crenca se insinuou desde o berço de tal arte, que

184

havendo-se tornado familiares as idéas e como naturaes depois da publicação de Evangelho, nús as considerames como verdades incontestaveis, faceis em descobrirse, e provar-se com a ultima evidencia, sem advertir, que dellas duvidariamos, ou as ignorariamos por longo tempo, se a Revelação as não tivesse manifestado : e desta sorte muitos são obrigados á Revelação sem a advertirem .-- Os atrevidos Escritares deste seculo, que se dizem naturalistas. e que se prézão de haver publicado os mais bellos tratados de Moral, e de possuirem a verdadeira idéa de Doos, e da Religião, tiverão estas primeiras luzes daquelle Cathecismo, que tão soberbamente desprezão. Aprendêrão deste Cathecismo tudo quanto dizem melhor, e prevão que fallão com as proprias luzes, quando assoalhão aquelles enormes erros, que tão contrarios são ao siso commun. Os mesmos Filmanfos antiges, e tão famosos, e louvados como forão Trimegisto, Thales, Pythagoras, Pla-

r

tão, e Aristoteles, que tão portentosas cousas disserão em Religião, e om moral, tinhão. conhecimento dos livros segrados que existião nas mãos dos Hebreos, e quanto mais se espalhava, e difundia este povo entre as nações estranhas, mais se derramava, e difundia o conhecimento, e a linguagem da sua Religião. As traduccões. que da Sagrada Biblia se fizerão por ordem. de Ptolomeo Filadelfo na lingua Grega: a communicação de Salomão com os Egypcios por motivo de seu casamento com a filba do Monarca daquelle Imperio; o commercio, que este Rei sanientissimo teve com o Rei de Tyro, obrigavão os Hebreos a se communicarem com os Estrangeiros. Quantas vezes os Profetas existirão entre os Gentios? Jonas foi mendado aos habitantes de Ninive. Os cataveiros do povo Hebreo entre os póvos Idolatras fizerão espalhar pelo Oriente a noticia de sua Religião, e doutrina : são concordes os doutos no sentimento de que na Theologia fabulo-

188

sa, e na Religião dos Gentiós se achão com frequencia os vestigios dai Religião do povo de Deos. Não nos devemos admirar que entre as obras de seus Filosofos se vejão rasgos sublimes de laminosas verdades. que se aproximão maito ás maximas do Christianismo; e he provavel que dos Codigos revelados extrahírão aquelles nobres sentimentos; que transmittirão vá posteridade. Logo, não pertence privativamente a estas almas sublimes o descobrimento de importantes verdades. A razão humana não he ainda: mesmo nos Filosofus tão clara. que se deva chamar inutil a Rovelação, como pretendêrão os Encyclopedistas, Póde dizer-se sem temeridaday que os nossos Codices revelados, espalhados por todos os angulos da Terraj tem illustrado, e illuminado aquelles, que os não conhecião, nem respeitavão : mas a mais insupportavel desventura he ver huma multidão de homens, que educados no Evangelho, delle aprendèrão a justica, a honestidade, a Religião ;

mas, ingratos a tão grande, e sublime magisterio, querem attribuir ao merito da sua razão aquillo que conhecêrão antes de sentirem a mesma razão, e se servem das lui zes da Revelação para contradizer, se podessem, esta Revelação, que tanto es tem amiestrado, e dirigide. Onde está aqui a razão? Onde está aqui e bom siso ? Onde está aqui o homem ?

# §. XXXIX.

. .

· · · · · · · · ·

. . . ...

Projecto d'Helvècio em reduzir a Moral a systema, e descobrir verdades que os homens nunca comhecéràm.

Elepois que os inimigos da Revelação exhaurírão sem fruto seus esforços para destruirem cos dogmas da existencia de Deos, da immortalidade da alma, da Providencia, e de huma Religião revelada, têm isão a proclamar os direitos do ho

mem. e a solapar os alicerces daquella Moral, que a Religião, e o Evangelho lhe Helvecio, mestre célebre tem intimada dos modernos pensadores, diz na Prefação de sua célebre obra, un que tanto se manifesta sen zelo :-+ Querer proceder dos offeitos ás causis, he estabelecer huma Mo. ral semelhante a huma Fysica experimental.- Eu não sei se os factos menos provaveis da Historia, e das Novellas sejão capazes de subministrar theorias de huma pura moral. Lamenta os Fanaticos, e Semipoliticos (isto be, os Ministros da Religião) porque tem até agena envolte o Mundo nas sombras da innocencia, bem como em outro tempo foi pelas agoas do diluvio coberto o Universo.- Finge-se, e suppõe-se Helvésia : outro Neé, que envia da Arca outra Pomba para explorar a Terra. Assim o timido Filesofe, querendo alumiar o Mundo, prócura, de, quando em quando espalhar alguma verdade, para explorar se existe alguma parte da Terra, que não esteja

#### VERDADE!

coberta com o diluvio das preoccupações, e se existe alguma Ilha, a que a virtade, e a verdade possão aportar, para se communicarem any homens, eviveren com elles : como se lhe fosse dada a missão de instruir o genero humano, e livratio das preoccupações, que por tantos seculos o tem conservado envolto, e sepultado no erro, ameaçando destruir o infame altar, em que tem sido consagradas a ignorancia, e a malicia. Quiz com atrevida, e resoluta mão dissipar o encanto, a que está unido, o ligado o poder dos genios maleficos, e descobrir desta arte a todas as nacões os verdadeiros principios da Moral, 'Hum Escriptor, que declara ignorantes, e enganados todos os homens do Universos deve ter a moderação de se julgar mais instruido que todos, e todos se devens correr, e envergonhar de verem a verdade como permaneceo. por cantos seculos circoniscripta em hum só homem (

Começa de inculcar este novo Moralista,

190

que os principios da Religião a respeito da Moral não pódem convir mais que a hum pequeno número de Christãos espalhados aqui, e alli pela superficie da Terra ; que he o mesmo que dizer, que o Direito natural, e a lei eterna de Deos, que são os alicerces, sobre que se funda a Moral do Christianismo, não convém a todo o genero humano. Ouçamos pois este tão grande Filosofo, que se diz destinado a fadiar ao Universo. Quaes são pois, segundo elle, os principios da Moral?. O prazer, a dor. o interesse, o amor de si mismo, são as unicas fontes da justica em o homem. Horacio, Poeta Epicarco, tinha dito esta nova verdade muitos seculos antes d'Helvecio. Atque ipsa utilitas justi prope mater. et aqui. Segundo taes principios, the fabil figurar-se o . homem : errante nos bosques como as féras sem lei, e sem relações: se a sensibilidade fysica he a norma de sua moral, he o mesmo que dizer, que o homem não he suparior, aos brutos, e que além da facaldade

#### VEBDADE.

de sentir. não tem outro conhecimento algum, one o faca melhor. Com tal presupposto, que espanta por certo, se póde concluir, que todas as accões em a Natureza são indifferentes; que o torpe, e o honesto, o justo, e o injusto, o virtuoso, e o iniquo, não são distincções reaes, mas idéas quimericas, e caprichosas; nem haverá dúvida em se affirmar. que as leis são unicamente as que dão ás accões humanas a idéado vicio, e da virtude, do licito, e do illicita. Que bella sociedade seria aquella, em que os homens adoptassem taes principios ! Em que cada hum se persuadisse, que era de direito natural obrar o que lhe apraz, e de que lhe possa provir alguma utilidadet Para servir: a lei do prazer nenhum o deveria refrear, e para cada hum buscar a propria vantagem não empregaria mais que a propria forca. Mas o homem, a quem por particular interesse convém obrigar-se, e ligar-se à sociedade, estabelece pactos, e convenções, que o sugeitão ao dever. O

Justo resulta da fidelidade, e nasce a injustica da infidelidade ás mesmas conveneões : segne-se daqui, que a justica, e a iniustica são convencionaes. e que he ficticia a idéa do vicio, e da virtude ; e que a lei prohibitiva tira, ou ao menos insulta a humana liberdade. Desta lei foi o homem importunamente réo, ella o transforma em iniquo, e violentamente o condemna. 0 que se diz iniquidade, maldade, são cousas quimericas, que nada mais fazem que mutilar os direitos do homem, e arrancallo dos bracos daquella innocencia, em que permaneceria em quanto fosse habitador dos bosques.... Que bellos documentos para tornar virtuosos os Cidadãos! Com estas maximas não só não he concorde a Fé. mas nemi a mesma razão.

۰,

#### VERDADE. 193 6. XL.

## A Lei tem hum poder Divino em sua origem, e he huma emanacum de principios eternos.

Creio que aos paradoxos do Encyclopedista Helvecio posso cabalmente responder com a doutrina do portentoso Marco Tullio. Todos os Sabios, diz elle, concordão. que a lei não he huma invensão dos homens. nem huma convenção dos Póvos; mas a Razão eterna, ou a Suprema sapiencia que regé o Universo; que esta lei primitiva, donde se derivão todas as outras, he a intelligencia Divina, que commanda o bem eprohibe o mal: daqui dimanão as leis, que Deos deo aos homens. As leis humanas não pódem ter por si mesmas a força de nos induzir ú virtude. e de nos arrancar do vicio : este poder he mais antigo que as Nações, e que os Imperios, he coeterno ao Artifice Soberano, que governa o Ceo, N

194

e a Terra. Com effeito, Deos he por sua mesma essencia intelligente, e sabio, e a esta perfeição infinita pertence só distinguir o que he bem, e o que he mal. Ainda que no reinado de Tarquinio não houvesse em Roma lei alguma, que prohibisse o estupro, não deixou de peccar seu filho contra a lei eterna. fazendo violencia, ou forcando Lucrecia. Foi rebelde á recta razão. e á voz da Natureza, que inspirão horror ao vicio, e amor á virtude; lei, que não teve principio quando foi escripta. mas que he tão antiga como a intelligencia Divina. A verdadeira lei, a lei primitiva, a origem de todas as ontras he a mesma razão de hum Deos Soberano.- Com estas eloquertissimas expressões me convenço, que 1 idéa do vicio, e da virtude não he huma invenção humana, e que não he huma quimera a distincção do bem, e do mal, do justo, e do injusto : que as leis positivas são huma participação da lei eterna inseparavel de hum Deos Juiz primeiro, e fonte

daquella Moral, que todos os homens sentem esculpida em seu coração. Sempre conheci, que o grande Cicero era mais douto que Helvecio, e que Rousseau, grandes mestres dos modernos pensadores. O grande Filosofo, e maximo Orador Romano não he unico em o conhecimento destes principios; teve por guia a Platão, e escuda-se com a authoridade de todos os Sabios: eu lhe tributo a minha estima, e me firmo naquelle conceito em que estou, de que Cicero he o maior dos Filosofos da antiguidade, e á sua vista eu considero como ignorantes, e soberbos aquelles que desprezão tão conspicuas verdades. A esta lei eterna se devem pois submetter todos os homens, porque della resulta huma moral, que abrange todo o genero humano; e quem resiste a esta lei he impio, e inhumano. Não leio sem admiração a doutrina do grande Cicero : - A verdadeira lei, diz elle, he a mesma razão, e a voz da Natureza commum a todos os homens, lei im-N \*

196

mudavel, e eterna que nos prescreve nossos deveres; que nos véda a injustica; que tem pouco imperio sobre os máos; mas que subjuga, e governa os homens de bem. Não se póde derogar, nem abrogar: não se lhe póde oppor lei alguma contraria; nem os póvos, nem os Magistrados se pódem subtrahir a ella; não necessita de outro orgão, de outro interprete mais, que de nosso mesmo coração. Não he huma em Roma, o outra differente em Athenas; huma hoje, outra amanhã; mas entre todos os póvos, e por todos os seculos he huma, he eterna, he immudavel; por meio della nos ensina, e governa soberana-Deos mente todos os homens. Só Deos he seu author, seu arbitro, e seu vingador. Quem a não segue, se oppõe a si mesmo, he rebelde á Natureza: e acha em seu proprio coração o castigo de seu delicto, ainda quando se possa esquivar a todas as penas, que os homens lhe possão infligir .- Póde acaso a razão fazer hum obseguio mais justo á cren-

.

#### VERADDE.

ça de hum verdadeiro Catholico ? E quem poderá affirmar, á vista do que tenho dito, que não concordão as idéas naturaes concebidas por homens sem paixão com as idéas sobrenaturaes que a Fé nos dicta, e nos ensina?

Até aqui tenho exposto a doutrina dos antigos, que o Mundo venera como sabios; a disciplina das nações, que se regulárão como cultas, e disciplinadas; o sentimento universal dos homens, e principalmente daquelles, que forão tidos por mais honestos, e da mais conhecida probidade. Destas fontes se derivão os meios de conhecermos qual fora o sentimento da Natureza, e qual o dictame da razão a respeito da Divindade. Lisongeo-me de haver mostrado com evidencia - Que as idéas naturaes não se conservão em opposição com as idéas sobrenaturaes,- e que interrogando, e escutando o bom siso se deve observar, e conhecer a Razão, não discorde da Fé, mas necessaria à luz da Fé como infallivel para emendar os erros, e os enganos da razão

| 200  | INDICE,                                                                |            |
|------|------------------------------------------------------------------------|------------|
|      | verdades naturaes                                                      | 34         |
| dici | VIII. O Materialismo he preju-<br>al à Sociedade                       | 37         |
| -    | IX. O pensamento da immortali-<br>e he o conforto da virtude : a So-   |            |
|      | ade interessa que a immortalida-<br>eja crida                          | 41         |
| ş.   | X. O governo politico deve te-<br>sua ruina, se prevalecerem as        |            |
| §.   | imas do materialismo<br>XI. O dogma da immortalidade                   | <b>4</b> 6 |
|      | he huma invençam dos Catholi-                                          | <b>4</b> 9 |
| disc | XII. O metafysico, que quizer<br>orrer de boa fé, conhece a espiri-    |            |
| §.   | idade, e immortalidade da alma<br>XIII. Se se quizesse introduzir o    | 52         |
| ta e | eismo com affronta da razam, nes-<br>mpreza teria parte o interesse, e |            |
| Ş.   | o juizo<br>XIV. O Atheo instruido pelos                                | 56         |
|      | sofos, e pela Natureza se deve .<br>rgonhar de seu erro                | 60         |
|      |                                                                        |            |

-

| §. XV. Contradicçoens de Helve-       |    |
|---------------------------------------|----|
| cio, e de Rousseau sobre a existencia |    |
| de Deos                               | 70 |
| §. XVI. A idéa de Deos nam póde       |    |
| ser o resultado das preoccupaçoens da |    |
| educaçam                              | 75 |
| §. XVII. Se se tirasse a idéa de      |    |
| Deos, o komem ficaria sem estimulo    |    |
| para a virtude, e a Sociedade se en-  |    |
| cheria de desgraçados, e inundaria    |    |
| de desordens                          | 80 |
| §. XVIII. Confessa o Filosofismo      |    |
| a existencia de Deos; mas nega-lhe    |    |
| a providencia, para permanecer livre  |    |
| em suas desordens                     | 87 |
| §. XIX. A conservaçam da ordem        | •  |
| fysica he o grande argumento da       |    |
| Providencia                           | 91 |
| §. XX. Se. Deos conserva a ordem      |    |
| fysica, he indubilavel que vigie so-  |    |
| bre a ordem moral                     | 98 |
|                                       |    |
| §. XXI. Todas as Naçoens conhe-       |    |
| cêram huma Providencia Divina, e      |    |

201

.

# INDICE,

| daqui nascêram todas as primeiras      |     |
|----------------------------------------|-----|
| idéas de Religiam que ligáram os po-   |     |
| vos                                    | 101 |
| §. XXII. Muitos concedem a exis-       |     |
| tencia de Deos ; mas desprezam a Re-   |     |
| ligiam, com que se adora o mesmo       |     |
| Deos, julgando-a ideada pela politi-   |     |
| ca, e nam inspirada pela Natureza      | 106 |
| §. XXIII. O dictame da Natureza        |     |
| inspira a Religiam ; he inhumano a-    |     |
| quelle, que o regeita                  | 109 |
| §. XXIV. Se a Religiam fosse hum       |     |
| invento da Politica, como querem os    |     |
| Encyclopedistas, ainda nesta hypo-     |     |
| these seriam inimigos da Sociedade     | 112 |
| §. XXV. He hum pensamento lou-         |     |
| co crer, que a Religiam nasce do te-   |     |
| mor                                    | 116 |
| §. XXVI. Se admittissemos, que a       |     |
| malicia dos reinantes promovêra o es-  |     |
| pirito de Religiam, isto bastaria para |     |
| accusar de immoralidade os seus ini-   |     |
| mig08                                  | 119 |
| 0                                      |     |

§. XXVII. Sendo a Religiam hum instincto da Natureza, he necessario tornallo externo com signaes sensiveis 126

§. XXIX. Nam se póde condemnar o culto externo, sem despojar o homem du liberdade da Natureza, e sem defraudar a Sociedade da maiorvantagem ...... 137

§. XXX. O costume universal dos Governos offerece a prova de huma necessaria exterioridade, que dê a conhecer a adhesam dos subditos..... 142

§. XXXII. Ha hum culto revelado, que tem cm si os signaes de huma

| constante immutabilidade              | 148   |
|---------------------------------------|-------|
| §. XXXIII. Hum culto, que nam         |       |
| he revelado por Deos, nem obriga,     |       |
| nem liga os homens                    | 151   |
| §. XXXIV. A Moral nam póde ser        |       |
| o dictame da razam só; deve ser hu-   |       |
| ma emanaçam divina de principios im-  |       |
| mutaveis                              | 157   |
| §. XXXV. Expoem-se os erros em        |       |
| que cahiram os mestres da Moral, que  |       |
| nam conhecéram os dictames eternos,   |       |
| e revelados                           | 161   |
| §. XXXVI. Existe hum unico Co-        |       |
| dice conhecido do Mundo, que contém   |       |
| os principios inspirados da Religiam, | • • • |
| e maral dos homens                    | 166   |
| §. XXXVII. He conhecida a di-         |       |
| vindade, e identidade do Codice da    |       |
| Revelaçam. Seus oraculos se devem     |       |
| escutar, e seguir                     | 177   |
| §. XXXVIII. Os inimigos da Re-        |       |
| velaçam devem confessar, que tudo o   |       |
| que se tem escripto mais assisado se  |       |

205

| aprendêra no seio da Religiam        | 181 |
|--------------------------------------|-----|
| §. XXXIX. Projecto de Helvecio       |     |
| em reduzir a Moral a systema, e des- |     |
| cobrir verdades, que os homens nunca |     |
| conhecéram                           | 187 |
| §. XL. A lei tem hum poder Divi-     |     |
| no em sua origem, e he huma emana-   |     |
| çam de principios eternos            | 193 |

REIMPRESSA EM PERNAMBUCO, NA TYPOGRA-PHIA DE SANTOS & C., RUA DA CRUZ, D. 36.

,

.

,

•

.

.

• . x . •

. • •

. • • .

• 

• • .

. 

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

